
תרפ"ב( בבית  סימן  חיים  )אורח  יוסף 
חיים  האורחות  בשם  מקשה 
)הלכות חנוכה אות ב( בנוסח של על הניסים. 
על  ניצחון החשמונאים  שמזכירים שם את 
ביד  'גיבורים  והיפוכו.  דבר  בדרך  היונים 
ביד  רשעים  מעטים,  ביד  רבים  חלשים, 
צדיקים, טמאים ביד טהורים', ומיד מזכירם 
ולכאורה  תורתך',  עוסקי  ביד  'זדים  כן  גם 
מה הדבר והיפוכו בזה והלא זדים הם אנשים 
שעושים עבירות במזיד, ולמה היפך שלהם 

הוא 'עוסקי תורתך'?

לכך,  הפסוק  דרך  כי  יוסף:  הבית  ומבאר 
"זדים הליצוני עד מאוד מתורתך לא נטיתי" 
המלך  דוד  שאומר  הרי  נא(,  קיט,  )תהילים 
נטה  לא  עליו  התלוצצו  שהזדים  שלמרות 

מהתורה.

ועדיין הדברים צריכים ביאור!

נוספת שהוזכרו הזדים בפסוק  מצאנו פעם 
ממצוותיך"  השוגים  ארורים  זדים  "גערת 
בפסוק  ניכר  והקושי  כא(,  קיט,  )תהילים 
במזיד,  חוטאים  הם   – "זדים"  הלא  עצמו 
– לשון  זה שאמר "השוגים ממצותך"  ומהו 

שגגה?

 – קמחי  דוד  רבי  עומד  הזה  השאלה  על 
הרד"ק מגדולי מפרשי המקרא לפני כשמונה 
מאות שנה,  שמבאר שהטעם שקורא הכתוב 
לזדים האלה שוגגים, כי הם מזידים בביטול 
לא  הם  במצוות,  שוגגים  הם  ולכן  הלימוד 
פותחים ספרים לא מבררים ולא מתעניינים, 
רק מה שהם שמעו בבית אבא זה מה שהם 
ממצוותיך.  שוגגים  הם  זה  ובגלל  שומרים, 
וכבר אמרו חז"ל: 'הווי זהיר בתלמוד ששגגת 

תלמוד עולה זדון' )אבות פרק ד משנה יג(.

הרי לנו שעיקר מעשה "הזדים" הוא בלימוד 
מימילא  במזיד,  לומד  לא  וכשהוא  התורה, 
והם  רבות  בתקלות  ונופלים  חוטאים 

"השוגים ממצותיך".

חלילה  להיות  שלא  החנוכה  ימי  עיקר  וזה 
לזה  מצאו  ורמז  תורתך.  עוסקי  אלא  זדים 
במאמר הגמרא בשבת )דף כא עמוד ב( מאי 

חנוכה? דתנו רבנן!

ללמוד כמה  לנו  יש  יפים  רעיונות 
חוגגים  אנחנו  החנוכה:  מחג 
שמונה ימים של חנוכה, בעוד שעיקר הנס 
ימים, כיון שהיה כבר שמן  היה רק שבעה 
סימן  חיים  אורח  יוסף  )בית  הראשון  ביום 
ואחד  זה,  תרע(. תירוצים רבים נאמרו על 
מהם הוא שחוגגים עוד יום אחד על נצחון 
המלחמה )מאירי בשבת דף כא ע"ב, ובספר 

חזון עובדיה חנוכה עמוד ו(.

עוד  לחגוג  למה  נוספת  סיבה  שיש  ונראה 
יהודים,  שאנחנו  זה  עצם  על  לחגוג  יום: 
אלא  יהודיה,  שלנו  שאמא  בגלל  ולא 
שהיתה  בזמן  שנה  כאלפיים  שלפני  מכיון 
מלחמה  זאת  היתה  היונים,  עם  המלחמה 
וחדשי  שבת  לשמור  שאסור  התורה  נגד 
)אוצר  תורה  ולימוד  מילה,  ברית  ישראל, 
 ,189 עמוד  חנוכה  אייזנשטיין  המדרשים 
א(,  הלכה  ג  פרק  חנוכה  הלכות  וברמב"ם 
אנשים  ואפילו  מתלהבים,  כולם  הזה  בחג 
את  מדליקים  והמצוות  מהתורה  שרחוקים 
חג  באמת  אבל  סופגניות,  אוכלים  הנרות, 
ספציפי,  באופן  דתיים  של  חג  זה  חנוכה 
כיון שאז במלחמה מול היונים נלחמנו נגד 
המתיונים שהם יהודים שירדו מהדרך, והם 
עשו בעיות אפילו יותר מהיונים עצמם, כי 
עם ישראל חשב שהם אחים ואחיות שלהם 
ולא נזהרו מהם, והם הלכו והלשינו ליונים 

ועזרו לאויבים.

מארק  איך  הודעה  יצאה  זמן  כמה  לפני 
של  מנהל  והוא  יהודי,  שהוא  צוקרברג 
כל  תעשה  "שפייסבוק   – אמר  פייסבוק 
לו  אין  המוסלמים".  על  להגן  שאפשר  מה 
מושג באמת מיהדות, וזה חבל. בן אדם כל 
לאחים  לעזור  שבמקום  שחושב  חכם,  כך 
ולאחיות שלו, צריך לעזור לאויבי העם שלו, 

כאשר אדם לא מחובר לתורה הוא בבעיה. 

זה בעצם מה שאנחנו חוגגים יום נוסף, בכך 
השמן  פך  כמו  טהור  נשאר  ישראל  שעם 
הטהור, ולא נפל ברשת שטמנו לו היוונים, 
נלחם  אלא  ולהתיון,  אליהם  להדמות 

במסירות נפש.

שכל  ראו  הם  הגוף.  נגד  היו  לא  היוונים 

 הרב ירון ראובן שליט"א
יו"ר ארגון 'בעזרת השם'

    לחגוג יום נוסף -
שלא עשני מתיון

המשך בעמוד 4
1

הראשון  שהגליון  מילתא'  'סימנא 
במתכונת הנוכחית יוצא לאור דווקא 
להאיר  המיועד  החג  שהוא  בחנוכה 
מן  הרבה  הדוחה  באור  האפילה  את 
לרבים  נודעת  שכבר  וכפי  החושך, 
של  והמבורכת  הענפה  פעילותו 
ארגון 'בעזרת השם' והעומד בראשו 
ירון ראובן שליט"א אשר מגיע   הרב 
ביותר  והאפלים  הנמוכים  למקומות 
אור  כלל  עליהם  נגה  שלא  בעולם 
בעשר  שם  ומאיר  והיראה,  התורה 
מאורי  בכל  האפילה,  את  אצבעותיו 
שבכתב  בתורה  האפשריים,  האש 
מוסר  ובאגדה,  בהלכה  פה,  ושבעל 
בדברים  והכל  ישראל.  וקדושת 
הנכנסים אל הלב מצד אחד בנעימות 
האמת  את  אומר  שני  ומצד  וידידות 
כמות שהיא. ואתו עמו הרה"ג אפרים 
בעזרת  דין  בית  אב  שליט"א  כחלון 
השם, הבקי בחדרי תורה, ולא פסיק 
ומזכים  וזוכים  מגירסא,  פומיה 
לאחרים, להוריד את אור התורה גם 
במקומות בהם שקעה החמה, ונמוכים 
את  ולהכניס  טפחים,  מעשרה  למטה 
ישראל  בתי  לכל  והקדושה  הטהרה 
באשר הם, עד שתכלה רגל הטומאה 
במהרה  גואל  לציון  ויבוא  השוק,  מן 

בימינו.

ובפרט בימים טרופים אלו בעת צרה 
ליעקב, מגביר הארגון חיילים לתורה, 
מתוך ידיעה שהתורה היא חוד החנית 
בנצחון והיא הנותנת כח לעשות חיל 
מתהלך  אלוקיך  ה'  כי  הקרב,  בשדה 
עם  וביחד  להצילך.  מחניך  בקרב 
הי"ו  ישראל  חיילי  על  התפילות 
תומך  רב,  עם  להציל  נפש  המוסרים 
הארגון בשבט לוי העומדים בבית ה' 
הלכה,  של  בעומקה  ובימים  בלילות 
בתמיכת  להמעיט  הטועים  כנגד 
של  שרו  שפגע  הפגיעה  וזו  התורה, 
דאורייתא,  בתמכין  ביעקב,  עשו 
בחכמה  מכלכל  ראובן  ירון  והרב 
השבע  מבשנות  יותר  הרעב  בשנות 

וצדקתו עומדת לעד.

דבר המערכת

בס"ד

גיליון חנוכה
ארגון להפצ 

תורה בישראל 
ובעולם

ע׵ון תורנ+י

בעזרת השם
Be'Ezrat HaShem

 הרב אפרים כחלון שליט"א
רב ואב"ד בד"ץ בעזרת השם

 'וזדים ביד עוסקי תורתך'

תוכן העלון
1 וזדים ביד עוסקי תורתך 	

הרב אפרים כחלון

1 שלא עשני מתיון	
הרב ירון ראובן

2 שו"ת בהלכה 	
הרב שלמה שרביט

4 עקבתא דמשיחא	

5 מזווית יהודית 	

6 תובנות 	

7 עולם המעשה	

8 נידון בהלכה	
הרב צבי דידי

9 ישראל לסגולתו 	
הגות ומחשבה  	 10

הרב שלמה שרביט



2

אשה שהתקוטטה עם בעלה, ורוצה להדליק נרות חנוכה בפני עצמה

האם אשה הפרודה מבעלה יכולה להדליק את שאלה: 
דלמא  או  בברכה,  עצמה  בפני  החנוכה  נרות 
בהדלקת  חובה  ידי  ויוצאת  כגופו  דאשתו  אמרי'  בזה  גם 
בעלה. והאם יש לחלק בזה בין פרודה שגרה בבית נפרד, למי 
שהתקוטטה עם בעלה ודרה עמו באותו הבית. ]ואגב יתבאר 

כיצד יש לנהוג במי שיש לו ב' נשים בב' בתים נפרדים[.

חנוכה  נר  מדליקה  אינה  נשואה  דאשה  האידנא  נהגו  הנה 
כלל ועיקר, ויוצאת יד"ח בהדלקת בעלה )אא"כ בעלה יוצא 
ואפי'  עליו(.  מדלקת  היא  שאז  כאכסנאי,  למקו"א  הבית  מן 
להנוהגים כהרמ"א בהג"ה )סי' תרעא סע' ב( דכל אחד מבני 
הבית מדליק בפני עצמו, שהוא המנהג פשוט באשכנז, האשה 
ועי'  בעלה.  בהדלקת  יד"ח  ויוצאת  מדליקה,  אינה  הנשואה 
באליה רבה ובבגדי ישע )סי' תרעה( דכתבו שטעם הדבר הוא 
ד'אשתו כגופו', וכן כתב בפשיטות במשנ"ב )שם(. והנה עפ"ז 
כתב בפשיטות בספר חשוקי חמד )נדרים כ:( שאשה הפרודה 
מבעלה אינה יכולה להדליק בפני עצמה, כיון שעל פי ההלכה 
הרי היא כאשתו לכל דבר וכו' ולכן כל זמן שהם חיים עדיין 
בבית אחד, הרי היא כגופו, והוא פוטר אותה בהדלקתו. ע"ש. 
ואמנם, לעניו"ד יש לפקפק ע"ז, ולהורות שלבני אשכנז שפיר 
אם  גם  עצמה,  בפני  להדליק  מבעלה  הפרודה  האשה  יכולה 
אותה  מתגוררת  ואם  אחד,  בבית  בעלה  עם  מתגוררת  היא 
האשה הפרודה בבית נפרד יש לצדד לומר כן גם אליבא דבני 

ספרד, דתוכל להדליק בפני עצמה ולברך. וכדלהלן.

ובעוד  במשנ"ב  שהובא  רבה  האליה  דכתב  בהא  הנה  כי 
אחרונים דאמרי' גבי נר חנוכה דאשתו כגופו, יש לדעת דאינו 
מלתא פסיקתא, דהמעיי' בלשונות הרמב"ם שהוא היסוד עליו 
מבני  אחד  כל  עבור  נר  שמדליקין  הרמ"א  שיטת  הושתתה 
הבית, יראה בעליל שפשט דברי הרמב"ם מורים דלא אמרי' 
בנר חנוכה ד'אשתו כגופו', שהרי לשונו )פ"ד מחנוכה ה"א( 
ש'המהדר את המצוה מדליק נרות כמנין אנשי הבית נר לכל 
אחד ואחד 'בין אנשים בין נשים' וכו' ע"ש. ומדכתב בפשיטות 
דאליבא דהמהדרין או המהדרין מן המהדרין מדליקין כל אחד 
ואחד מאנשי הבית 'בין אנשים בין נשים', ולא ציין אפי' ברמז 
שאשתו של אדם לא מדליקה בפני עצמה, נשמע בפשיטות 
שגם האשה מדליקה בפני עצמה. ובאמת שכ"כ מרן החיד"א 
הרמב"ם  דברי  דמפשט  ב(  אות  תרעא  סי'  )או"ח  בברכ"י 
בכלל.  אשתו  גם  א'  לכל  נר  דכשמדליקין  משמע  וריא"ז 

ושם  בברכ"י הביא דהוקשה כן להרב שער אפרים ע"ש. 
אינה  שהאשה  שנהגו  מה  על  מב(  )סי' 
והרי  בבית,  כשבעלה  מדליקה 
שהגיע  קטן  ואפילו  חייבת,  היא 
)סי' תרע"ה  לחינוך כתב הרמ"א 
ומדברי  ע"ש.  דידליק.  ג(  סעי' 
השער אפרים נשמע בבירור דלא 
סבירא  לא  כלומר  ליה,  שמיע 
חנוכה  נר  גבי  שנאמר  ליה 
ד'אשתו כגופו'. ושם בברכ"י 
רבה  אליה  הרב  שאכן  כתב 
)אות ג( תירץ דאשתו כגופו. 
ע"ש. אולם כתב ע"ז בברכ"י 

מחסרא  חסורי  כגופו  אשתו  דלהיות  וכו',  מתיישב  שאינו 
מהצאצאים וכו' דהן מדליקין ועקרת אינה מדליקה. בתמיה. 
)ובפרט שגם על בניו הקטנים מצאנו באיזה מקומן דחשיבי 
וסיים  הי"ח(.  שמע  קריאת  מהל'  בפ"ג  ברמב"ם  עי'  כגופו. 
משמע  וריא"ז  הרמב"ם  דברי  מפשט  דבאמת  בברכ"י  ע"ז 
דכשמדליקין נר לכל א' גם אשתו בכלל. ע"ש. ואכן מצאנו 
בדברי הפרי מגדים )משבצו"ז סי' תרעא סע' ב( שגם עמד על 
וכתב  כגופו'.  ש'אשתו  )סק"ג(  רבה  האליה  בזה  מה שחידש 
ונמצא לפי  שדברי האליה רבה אזלי כפרש"י ולא כהרא"ש. 
בעלה  בהדלקת  יוצאת  האשה  אין  דהרא"ש  שאליבא  דבריו 
בשיטת  המהדרין  מן  דהמהדרין  )ואליבא  דהמהדרין  אליבא 
הרמב"ם ודעימיה(, וצריכה להדליק לעצמה. וכיוצ"ב מבואר 
ליה לסברת האליה  )שבת כא:( דלית  בחידושי החתם סופר 
רבה דאשתו כגופו, דכתב שכל מה שלא מדליקה האשה הוא 
'כל  משום  לבחוץ  לצאת  שלא  הנשים  כך  שנהגו  מחמת  רק 
כבודה בת מלך פנימה'. ע"ש. וסיים שם דאף על גב דהאידנא 
מנהג  מ"מ  להדליק,  לנשים  גם  ראוי  והיה  בפנים  מדליקין 
הראשון לא זז ממקומו. ע"ש. ומבואר מדבריו דברור שאשה 
שתדליק ובברכה לא תחשב כברכה לבטלה, שהרי אף כשהיו 
להדליק  יכולות  והיו  מעצמן,  הנשים  נמנעו  בחוץ  מדליקין 
התעוררות  בשו"ת  גם  כתב  וכיוצ"ב  ע"ש.  דדינא.  מעיקרא 
תשובה )ח"א סי' לה(. ע"ש. ועכ"פ מבואר דיש צד ברור לומר 
דלמנהג אשכנז שמדליקים כל אחד מבני הבית בפני עצמו, 
שגם האשה צריכה להדליק בפני עצמה, ויכולה אף לברך על 
והאו"ז  הרמב"ם  בדעת  החיד"א  מרן  כ"כ  וכאמור  הדלקתה, 
וכ"כ הפמ"ג בדעת הרא"ש, וכן מבואר בחידושי החת"ס הנ"ל.

ולפי קוצ"ד סתימת דברי הראשונים מורה כן, שהרי על מה 
שאמרו )שבת כג.( משמיה דר' יהושע בן לוי דנשים חייבות 
בנר חנוכה שאף הן היו באותו הנס, שהוא נפסק כדבר פשוט 
ללא חולק, לא מצאנו לאף אחד מן הראשונים שאמר דהגמ' 
לא איירי באשה נשואה, ופשט הדברים מורה ללא ספק דכוונת 
הגמ' לומר שגם אשה נשואה חייבת בהדלקה. וכן במאי דגרסי' 
)שם כא:( דאליבא דהמהדרין דבעי' נר 'לכל אחד ואחד', לא 
הנשואה  שהאשה  שכתב  הראשונים  מן  אחד  לאף  מצאנו 
יוצאת דופן בענין זה, ואין ספק שפשט הדברים מורה דהאשה 
גם בכלל, מאחר ומצד עצמה היא חייבת כאנשים. ועי' כיוצ"ב 
בספר עולת שבת )סי' תרעה סע' ג, ע"פ מש"כ בשלטי גבורים 
על המרדכי בשבת סי' רסה( שכתב בפשיטות שמה שהאשה 
יכול  והדליק,  בירך  כבר  אם  הדין  ד'הוא  חנוכה  בנר  חייבת 
לחזור ולברך להוציא את האשה אם עומדת אצלו וכו'. ע"ש. 
וסתימת דבריו מורה דאיירי גם באשתו, דכיון דחייבת מצד 
הדוחה  שיד  ואף  הבית.  בני  כשאר  להדליק  לה  יש  עצמה, 
נטויה לומר דהעולת שבת איירי באשה שאינה אשתו, אולם 

מסתימת דבריו לא נשמע כן.

האליה  לשיטת  בזה  לחשוש  נטויה  הדוחה  שיד  כיון  ואולם, 
דהנה  בזה,  עוד  לומר  יש  סב"ל,  מכח  כגופו',  ד'אשתו  רבה 
ידועים דברי התרומה"ד )סי' קא( שהביא מרן בב"י )סי' תרעז(, 
דאכסנאי שהוא נשוי יכול להדליק ולברך משום הידור. וכ"פ 
הרמ"א )סי' תרע"ז סעי' ג'( גבי מי שהדליקו עליו בתוך ביתו 
בפני עצמו, מדליק  ולהדליק  על עצמו  רוצה להחמיר  ש'אם 

הרב שלמה שרביט שליט"א
רו"כ ודיין בבד"ץ 'בעזרת השם'

שו"ת בהלכה



3

 הרב שלמה שרביט 
 •המשך•

סי'  בתשובה  מהרי"ל  וכ"כ  ע"כ.  נוהגין.  וכן  עליהם,  ומברך 
בשם  ט(  )סימן  עין  טוב  בשו"ת  החיד"א  מרן  וכ"כ  קמ"ה. 
בבית  חנוכה  להדליק  בעצמו  מעשה  שעשה  משולם  רבינו 
החיד"א שטעמו של  מרן  וביאר שם  ביתו.  על  סמך  ולא  גוי 
רבינו משולם היא 'כי אם האדם רוצה לעשות המצוה בעצמו 
ואינו רוצה לצאת בהדי אחריני מי יאמר לו לא תקיים המצוה 
וכן בנר חנוכה אף שמדליקין בתוך ביתו הוא אינו  בעצמך, 
רוצה לצאת בהדלקתן ורוצה להדליק בעצמו על דרך שאמרו 
אברהם  המגן  הביא  וכן  ע"ש.  וכו'  מבשלוחו  יותר  בו  מצוה 
ורוצה  ביתו  בתוך  עליו  שמדליקין  דמי  מהרי"ל,  של  בשמו 
להדליק משום חשדא מחמת שהרואים לא יודעים שמדליקין 
עליו בתוך ביתו, דשרי ליה להדליק בברכה. וכתב ע"ז המגן 

אברהם "ומשום ברכה לבטלה ליכא כיון שאינו רוצה לצאת 
עכ"ל.  ע"כ.  עליה".  חיובא  חל  בשל אשתו ממילא 

וכן פסק הלבושי שרד דמהני כוונה שלא לצאת 
בב"י  שם  אולם,  ע"ש.  עבורו.  שהדליקו  ממה 
דהתרומה"ד,  עליה  פליג  בב"י  דמרן  מבואר 
הדשן  התרומת  דברי  את  שהביא  דלאחר 
על  להדליק  עצמו  על  'להחמיר'  שיכול  הנ"ל 
"ולי  כתב,  ביתו,  בתוך  עליו  שמדליקים  אף 
נראה דאין לסמוך על זה לברך ברכה שאינה 
שנלע"ד  במה  *ד'  בהערה   ועי'  צריכה". 
לבאר בכוונת מרן הב"י, ושבזה מתיישבים 

הביא  חדש  ובפרי  המהרש"ל.  דברי  יפה 
עיקר,  שכן  וכתב  הב"י,  מרן  דברי  את 
שאיך יברך 'וצונו' והרי הוא אינו מצווה. 
בהדלקת  לצאת  רוצה  אינו  אם  ואפילו 
בני ביתו לא יברך וכו'. ע"כ. וכן כתב 
איש  גבי  )שם(  הט"ז  הביאו  מהרש"ל 
ו'היכא  א'  נר  להם  שמספיק  ואשתו 

אשתו  בהדלקת  לצאת  רוצה  שאינו 
יכול  ואינו  כמיני'  כל  נראה דלאו  עליו בבית  שמדלקת 

ליה שלא כמהרש"ל,  גופיה סבירא  הט"ז  אולם  עכ"ל.  לברך 
אם  כרצונו,  לעשות  לאדם  נתונה  ש'הרשות  )הט"ז(  שכתב 
יברך  רוצה  אינו  ואם  אשתו  שמדלקת  בברכה  יוצא  רוצה 
בפ"ע וכו'. וכתב עוד שם בהמשך 'ואפי' אם הוא בביתו ואינו 
רוצה לצאת בברכת אשתו איני יודע איסור בדבר אם יברך 
לעצמו' ע"כ. ועכ"פ כבר נהגו היוצאים ביד רמ"א לסמוך על 
שכך  הנ"ל  הרמ"א  שכתב  וכמו  ומהרי"ל,  התרומה"ד  סברת 
הוא המנהג, וא"כ למנהג אשכנז פשוט לענ"ד שבנידו"ד יכול 
שכ"כ  מה  דמלבד  עצמו.  בפני  להדליק  הזוג  מבני  אחד  כל 
התרומה"ד ומהרי"ל ומ"א כנ"ל, עוד העיד הרמ"א )סי' תרע"ז 
שאינה  לכוון  האשה  תוכל  וע"כ  המנהג.  הוא  שכך  ג'(  סעי' 
לכוון  יכול  שהבעל  כמו  בעלה,  בהדלקת  יד"ח  לצאת  רוצה 
שלא לצאת בהדלקת אשתו. ואולם עפ"ז יש לתמוה על מש"כ 
לא  מבעלה  הפרודה  שאשה  הנ"ל  כ:(  )נדרים  חמד  בחשוקי 
תדליק בפני עצמה, כיון שעל פי ההלכה הרי היא כאשתו לכל 
דבר וכו' והרי היא כגופו, הוא פוטר אותה בהדלקתו. ע"ש. 
דיש לתמוה אמאי לא התיר לאותה אשה להדליק בברכה לפי 
מה שנהגו באשכנז ע"פ דברי התרומה"ד ומהרי"ל הנ"ל. וכן 
צ"ע על מש"כ בספר 'גם אני אודך', ששאל שאלה כעי"ז את 
מרן הגר"ח קניבסקי זצוק"ל והשיב שצריך עיון. ע"ש. ולענ"ד 

צ"ע אמאי צ"ע.

והפר"ח,  ומהרש"ל  גם אליבא דמרן הב"י  ובאמת שלעניו"ד 
בבית  ומתגוררת  מבעלה  הפרודה  דאשה  לומר  לצדד  יש 
אחר, תוכל להדליק בפני עצמה ואף לברך על הדלקתה, מכח 
מה שבפועל היא פרודה מבעלה ומתגוררת לבדה ואף אינה 
ולענ"ד הדבר מוכרח מצד עצמו, שהרי  סמוכה על שולחנו. 
אחת  שכל  נשים,  ב'  לו  שהיה  ממי  גרע  לא  זה  דאופן  ודאי 
מתגוררת בבית נפרד, ואירע שבימי החנוכה שהה בביתה של 
אשה א', דלא יעלה על דעת לומר דהאשה הב' תמנע מהדלקת 
נר חנוכה בברכה מכח מה שבעלה הנמצא עם אשה א' מדליק 
בבית אחר, דפשוט הוא שלא נאמר בכיוצ"ב דתפטר האשה 
חיוב  מחויבת  הב'  האשה  שהרי  כגופו,  דאשתו  מחמת  הב' 
גמור וכדאמרו משמיה דריב"ל )שבת כג.( דאף הן היו באותו 
הנס. ולעניו"ד מלבד מה שהדבר פשוט ומוכרח מצד עצמו, 
כן מוכח מדברי המשנ"ב, שכתב )סי' תרעז סקט"ז( 
שאף החושש לשיטת מרן הב"י ומהרש"ל ופר"ח 
)ע"ש בשעה"צ אות כה( דלאו כל כמיניה דבעל 
בשל  לצאת  רוצה  איני  לומר  אכסנאי  שהוא 
ולשמוע  להדליק  הבעל  אותו  יכול  אשתי, 
הברכות מפי אחר וכו' 'או יראה לשער להדליק 
שמדלקת  קודם  מה  זמן  עליהן  ולברך  נרותיו 
אשתו בביתו', דהיינו שהיא מדלקת אחר מעריב 
כמנהג העולם והוא ידליק קודם מעריב'. ע"ש. 
והמעיין בדבריו יתפלא לפום ריהטא, כי נמצא 
בזה דהתיר המשנ"ב שהאיש ידליק בברכה 
ולא  עליו,  מדלקת  שאשתו  הזמן  קודם 
חשש לומר שמחמת כן יהיו ברכות האשה 
בהדלקת  יד"ח  שתצא  מה  מכח  לבטלה 
ואולם באמת  כגופו.  בעלה מדין אשתו 
שהביא  המשנ"ב  דגם  מבואר,  שהוא 
להאליה רבה בהא דכתב דאשתו כגופו 
באופן  דוקא  איירי  כגופו  שאשתו  הבין 
שהאיש בביתו עם אשתו כדרך אשה ובעלה, או אפי' 
יוצא  בביתו  שאינו  שהבעל  לענין  אכסנאי,  שהבעל  באופן 
ידי חובה בהדלקת אשתו שנמצאת בבית, מה שאין כן בבעל 
אכסנאי שאינו בביתו לא מהניא הדלקתו להוציא את אשתו 
לא  בבית  הנמצאת  דודאי האשה  כגופו,  מחמת מה שאשתו 
יכולה להגרר אחר הבעל הנמצא חוץ לבית, ומעתה יש לומר 
לכא' דהוא הדין בבעל המתגורר בנפרד מאשתו, ואינם בבית 
אחד, וכל אחד הוא כבעל הבית בפני עצמו, דלא אמרי' בזה 
אשתו כגופו, ותוכל האשה להדליק בפני עצמה. וכאמור כל 

זה כתב המשנ"ב אליבא דמרן הב"י ודעימיה.

לא  שעדיין  מבעלה  הפרודה  שאשה  העניין,  לסיכום  ונמצא 
עם  הבית  באותו  מתגוררת  ואינה  כדת,  כריתות  גט  קיבלה 
יכולה להדליק בפני  ואינה סמוכה על שולחנו, שפיר  בעלה 
עצמה ואף לברך על הדלקתה. אולם, אם היא מתגוררת עמו 
ולמנהג אשכנז  באותו הבית נראה שהדבר תליא בפלוגתא, 
תוכל להדליק בביתה בברכה אם תכוון שאינה רוצה לצאת 
יד"ח בהדלקתו, ולבני ספרד לא מהני לה שתכוון בכך, ויוצאת 

יד"ח בהדלקת בעלה*.

והנראה לענ"ד כתבתי.

 תשובה זו הובאה יותר באריכות בספר 'שו"ת אמת ליעקב ח"א  *
שיצא לאור בקרוב בס"ד.



4

מי שנלחם עם עם ישראל, הקב"ה השמיד אותו, את מצרים 
שהיתה אימפריה הקב"ה השמיד עם כל הכח שהיה להם, ככה 

גם שאר העמים, והעם היהודי עדיין שורד.

היוונים לא היו טפשים, הם הבינו שהעם היהודי הזה יש לו 
– צריך לנתק  וכדי לנצח אותו  וזהו סוד קיומו,  ה'  קשר עם 
את  עושים  איך  "מתיוונים"  אותם  ולעשות  הזה,  הקשר  את 
זה? דבר ראשון, על ידי שנאסור עליהם לשמור שבת וחגים 
– ונבטל להם את חדשי השנה, הקב"ה יכעס עליהם, שכאשר 
לא שומרים שבת וחגים הם בוגדים בקב"ה, וניתן להם כח, 

כסף וכבוד, שיראו שאנחנו מקור הכח בעולם.

דבר שני, שלא יעשו ברית מילה , למה שיהיו שונים מאתנו? 
הם שכנעו אותם באופן לוגי למה לא צריך ברית מילה, וכי 
אתם  מושלם?  לא  באופן  האדם  את  ברא  הוא  ברוך  הקדוש 
צריכים לעזור לקב"ה להגיע לשלמות שלכם? אתם הכופרים, 
)עיין  שלימה  לא  עבודה  עשה  שהקב"ה  מראים  אתם  כי 
במדרש תנחומא פרשת תזריע אות ה(. ובן אדם שלא קרוב 
לתורה ומצוות יכול ליפול, כי הרעיון עצמו נשמע ומתקבל, 
בכוונה,  זה  את  עשה  שהקב"ה  יודעים  אנחנו  תורני  ובאופן 
משום שהוא רוצה לתת לאדם להרגיש שהוא שותף בתיקון 

הבריאה, וזו המצוה שלו.

של  המקור  שזה  תורה,  ילמדו  שלא  גזרו,  הם  שלישי  דבר 
כיהודים.  לתפקד  ידעו  לא  תורה  ילמדו  כשלא  היהדות,  כל 
היוונים רצו שלא יהיה דור עתיד שמכיר באלוקי ישראל, ולכן 
ציוו:כתבו לכם על קרן השור אין לכם חלק באלוקי ישראל 

)מדרש רבה וילנא פרשת בראשית פרשה ב אות ד(. הסיבה 
שצוו דווקא על קרן השור, כיון שהקרן שמשה כבקבוק של 

תינוקות, להראות לתינוקות מגיל קטן את הכפירה.

נפלו הפסיקו להלחם  ואפילו אלה שלא  נפלו,  יהודים  הרבה 
כאשר  שלהם,  והבטחון  הכח  כל  את  אבדו  הם  והתייאשו, 
האדם מאבד את הכח ומיואש, היצר חוגג ואומר – "הוא עושה 

את העבודה בשבילי".

להבין  אפילו  שקשה  נפש  מסירות  עשו  הנשים  זמן  באותו 
בעצמה,  מילה  הברית  את  עשתה  שילדה  אשה  כל  זה,  את 
ומתה  וקופצת  בנה  את  ומלה  גבוה  כותל  על  עולה  והיתה 
)אוצר המדרשים אייזנשטיין חנוכה עמוד 189(. הנשים הראו 
את כוחן באותו זמן ואמרו שלפחות נמות כיהודים, הן ראו 
שאף גבר במשפחה לא נלחם לכן הן החליטולהלחם ולמסור 
את הנפש, הן הראו שלא שווה לחיות אם אנחנו לא יהודים.
וכשראו מתתיהו ושאר החשמונאים מה הנשים עושות בשביל 

הקב"ה זה מה שנתן להם את הכח להלחם.  

ידוע  חנוכה,  את  חוגגים  אנחנו  הצדקניות  הנשים  בזכות 
שכל  היונים  שגזרו  הגזירה  שבגלל  יהודית  עם  המעשה 
את  והרגה  נפשה  ומסרה  הלכה  תחילה,  להגמון  תבעל  כלה 
אליפורנו וכרתה את ראשו, ובזה נפל פחד על כל היונים והם 
חלק  ימים  חמדת  ובספר   ,204 עמוד  המדרשים  )אוצר  ברחו 
ב חנוכה פ"ב(. זו גם הסיבה שהתורה אומרת לנו "הירא ורך 
מד  דף  ובסוטה  ח,  פסוק  כ  )דברים  לביתו"  וישב  ילך  הלבב 

ע"א( שאחד שמפחד משפיע על כולם.

 הרב ירון ראובן 
 •המשך•

עקבתא דמשיחא

פסקה הנבואה מיום חורבן בית המקדש, בעוונותינו 
 - הנחתם  קץ  לו  שנגלה  מי  אתנו   ואין 
וגם דברי  וגם מתוך  הכתובים נבואת דניאל חתומה מאוד, 
הגר"א זיע"א שכתב בביאורו לספרא דצניעותא את הקץ של 
"בעיתה" אם לא יזכו ח"ו, כבר השביע שם את הקורא שאם 
מבין שלא יגלה, ובוודאי שהקץ של "אחישנה" לא נודע כלל.   

"סימנים"  זאת  בכל  אבל 
לנו  גילו  כן  המשיח  לביאת 
הם  ברובם  ז"ל.  חכמינו 
מבוארים במשנה בסוף מסכת 
לדור  הסימנים  אחד  סוטה, 
שבן דוד בא, אקטואלי לימינו 
יסובבו  הגבול  "ואנשי  והוא: 
מעיר לעיר ולא יחוננו" ומפרש 
ע"א(  צז  )בסנהדרין  רש"י 
שהם אנשי גבול ארץ ישראל, 
ואולי  לעיר,  שיסתובבו מעיר 
זה אחד הסימנים המתרחשים 
לעיננו, שתושבי גבול הדרום 
והצפון גולים ממקום למקום, 

ולא מקבלים יישוב דעת ויישוב קבוע ממאן דהוא.

עוד סימן מבואר בנבואת ישעיה פרק לד ועל פי ביאורו של 
מאות  כארבע  לפני  )חי  הכלים"  "בעל  לניאדו  שמואל  רבי 
שנה( בספרו כלי פז כותב כך: "כי זבח לה' בבצרה" מדינה יש 
רחוק מבבל שמה בצרה והיא בין גבול אשור ופרס ובין גבול 
הישמעאלים,  ממשלת  תחת  היום  והיא  הורמוז,  אדום,  ארץ 
וברוך היודע אמיתתם של דברים אולי יהיה דרך שם המלחמה 

באחרית הימים". עד כאן

כתבה  מתוך  הורמוז  מיצרי  סביב  האחרונות  בשנים  המצב 
בעיתון דה מרקר:  "מיצרי הורמוז מקשרים בין המפרץ הפרסי 
הצרה  בנקודה  רוחבם  ההודי.  שבאוקיאנוס  עומאן  למפרץ 

ביותר הוא כ-55 קילומטר.

כ-25  דרכם  עוברות  רגיל  ביום 
של  מטען  שנושאות  ענק  מכליות 
כ-17-20 מיליון חביות נפט. מדובר 
העולמית  הנפט  מתפוקת  בכ-20% 
נפט  נושאות  המיכליות  היומית. 
עיראק,  הסעודית,  בערב  שהופק 
קטאר  בחריין,  כוויית,  איראן, 

ואיחוד האמירויות הערביות.

מיצרי  של  האסטרטגית  חשיבותם 
שנים,  מאות  כבר  ידועה  הורמוז 
והיא רק עולה עם התגברות התלות 
החוק  פי  על  בנפט.  העולם  של 
הבינלאומי, השיט במיצרים חופשי 
שנמצאת  ואיראן,  לכולם,  ומותר 
ארה"ב  אותם.  לסגור  רשאית  אינה  שלהם,  הצפוני  בצד 
ואוניות  שיט  כלי  למיצרים  סמוך  מחזיקות  אחרות  ומדינות 

מלחמה כדי לוודא שנתיב השיט באזור יישאר פתוח.

השלטון האיראני יודע מן הסתם שסגירת המיצרים היא נשק 
מטרת  לחיסולו.  שתביא  מלחמה  להצית  שעלול  הדין,  יום 
האיום היא בעיקר לזעזע את שוק האנרגיה העולמי במטרה 

להחליש את הסנקציות נגדה.



5

אנו 
עדים להמוני בני אדם בעולם, המטיפים מוסר לעם 
מיום  המחונכים  נערים  על  חומלים  שאינם  ישראל 
סורר  מבן  שיעור  לאין  גרועים  אלו  ילדים  לרצוח,  לידתם 
נשים  וכן  למיתה.  סופו  שם  על  ונידון  וסובא  הזולל  ומורה 
כמוהם  לרצח,  משפחתם  בני  את  המעודדים  וזקנים  הורים 
תשליכוהו,  היאורה  הילוד  הבן  כל  לפרעה  שיעץ  כבלעם 

ונידון לההרג בחרב.

מה שבעצם המוסר האנטישמי דורש מהיהודים הוא להיות 
אלו  כלפי  גם  שהם,  כמו  חסדים  וגומלי  רחמנים  מוסריים, 

שהם ההיפך מכך. 

כבר  הזה  המעוות  המוסר  את  השמש,  תחת  חדש  כל  ואין 
במסכת  הגמרא  סוגיית  מהבנת  עולה  כך  יוון,  מלכות  גזרה 
בבא קמא ועל פי ביאורו של הבני יששכר בענין גזירות יון 

וכלהלן:

הגמרא בבא קמא )לח ע"א( מספרת ששלחה מלכות הרשעה 
תורתכם,  למדונו  להם  ואמרו  ישראל  לחכמי  נכבדים  שני 
לא  שהרי  אותם,  לימדו  המלכות  גזירת  זו  שהיתה  ]וכיון 
תוס'[  תורה.  לגוי  ללמד  האיסור  על  נפש  למסור  חייבים 
מסקנה  עם  הנכבדים  חזרו  פעמים,  כמה  התורה  את  למדו 
אחד,  חוץ מדבר  היא,  ואמת  תורתכם  בכל  "דקדקנו  ואמרו 
שאתם אומרים, שור של ישראל שנגח שור של כנעני פטור 
משלם  מועד  בין  תם  בין  ישראל  של  שור  שנגח  כנעני  של 
נזק שלם, וזה דבר שאין לו הבנה, שהרי ממה נפשך: אם "כי 
יגח שור איש את שור רעהו" דוקא "רעהו" כלומר ישראל, 
יפטר,  אם אפילו שור של כנעני כנעני שנגח לשור ישראל 
שנגח  ישראל  של  אפילו  כן   אם  דוקא,  לאו  "רעהו"  ואם 
אותו  מודיעים  אנו  אין  זה  ודבר  יתחייב,  כנעני  של  לשור 

למלכות. 

מנזקי  "רעהו"  פוטרים מהכתוב  אם  טענה,  טענתם  פניו  על 
קרן שורו של יהודי שהזיק שור של גוי, מאותה דרשה צריך 
זאת  לשאלה  והתשובה  יהודי,  שהזיק  גוי  של  שורו  להפטר 
מבוארת בגמרא, רבי אבהו דורש את הפסוק בחבקוק )פרק 
ג( "עמד וימודד ארץ ראה ויתר גויים" ראה שבע מצוות בני 

נח שלא מקיימים אותם עמד והתיר ממונם לישראל.

הר"י מלוניל והמאירי )בב"ק לז:( מבארים את דברי רבי אבהו 
כך: היות ובמצוות בני נח יש איסור גזל, והם לא מקפידים 
על כך, הרי הם מזלזלים בממון חבריהם, ולא  שומרים על 
לפטור שור של  אותם הקב"ה  קנס  ולכן  תזיק.  בהמתם של 
גוי שנגח של ישראל חייב  גוי, ושל  ישראל שנגח שור של 
אפילו תם נזק שלם, כל זה הוא קנס על זלזולם בממון הזולת. 

כך גם כותב הרמב"ם שמשום שבדיני העכו"ם לא מחייבים 
)בדיניהם,  כדינהם,  איתם  נוהגים  גם  לכן  ממון,  נזקי  על 
כלומר כשהם התובעים( ויש שהבינו שהרמב"ם נוקט טעם 
אחר מהגמרא שהביאה דרשת רבי אבהו להתיר ממונם משום 
אי קיום מצוות בני נח – אבל דבריו עולים בקנה אחד עם 
הר"י מלוניל והמאירי, שאי קיום מצוות בני נח ובתוכם הגזל, 
והמאירי מוסיף שבאמת  כדינם,  לנהוג בהם  גרם את הקנס 
וזהירים בנזקי ממון,  ודינים,  גויים הנוהגים בנימוסים  אצל 

אין קנס זה.

שנגח*,  שור  לענין  הגויים  ממון  את  התיר  הקב"ה  נסכם: 
מאחר שהם אינם מקיימים שבע מצוות בני נח ולא מקפידים 
מצידם  הגויים  כדינם.  אותם  דנים  ממון  נזקי  על  בעצמם 
טוענים "ממה נפשך" או שתדונו כדיננו לגמרי וגם שור של 
יפטר, כדיננו. או שתדונו לגמרי  גוי שיגח שור של ישראל 
כדינכם וחייב תמיד בנזק הנגיחה גם שור של ישראל שנגח 

שור של גוי.

חיים,  תורת  היא  התורה  כך,  עולה  הדברים,  את  נפשט  אם 
שלא  ממונו  את  לשמור  אדם  ומחייבים  ישרים,  ה'  משפטי 
מי  את  לקנוס  כן  גם  המוסר  ומן  משלם,  הזיק  ואם  יזיק, 
שאינו נוהג כך, שהם האומות, ולפטור את מי שהזיקו, כדי 
שיתעוררו וינהגו בנימוס, ויקיימו שבע מצוות. – אך הגויים 
דיני  בדיננו  כמו שאנחנו  מוסריים  דורשים מאיתנו, שנהיה 

התורה, גם איתם  בשעה שהם אינם מוסריים. 

הרשעה"  "מלכות  עם  היה  בגמרא  המובא  הסיפור  ואמנם 
שהיא רומי, אבל מהמדרש נראה שיש קשר בין מלכות יוון 
לרומי וז"ל המדרש: ]בראשית רבה פ"ב ד[ "וחושך זה גלות 
יון שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזירותיהן שהיתה אומרת 
ישראל,  באלקי  חלק  לכם  שאין  השור  קרן  על  כתבו  להם, 
על פני תהום זה גלות ממלכת הרשעה שאין להם חקר כמו 
הרי  כן"  הרשעים  אף  חקר  לו  אין  הזה  התהום  מה  התהום  
ה"חושך" של יון נמצא "על פני תהום" של מלכות הרשעה. 

וכך מבאר הבני יששכר )מאמרי חודש כסלו מאמר ג(:

אמרו רז"ל שהיתה מלכות יון אומרת לישראל כתבו לכם על 
קרן השור שאין לכם חלק באלקי ישראל וכו' ]ב"ר פ"ב ד'[, 
הדבר מופלא ומכוסה ויתבאר אי"ה הנלע"ד, ועל פי פשוטו 
נראה, דהנה נזקי השור בשן ורגל לא נשתנה דין הגוי מדין 
ישראל, אבל נזקי קרן נשתנה ]דינו[ בין תם בין וכו' משלם 
נזק שלם, ודרשו לה ]ב"ק לח א[ מן שור רעהו וכו' ]שמות 
כא לה[ ודרשו חז"ל על זה ראה ויתר גוים ]חבקוק ג ו[ התיר 
ממונן לישראל על שלא רצו לקבל את התורה, הנה מלכות 
יון רצו לבטל את התורה מישראל, הנה אמרו כתבו לכם על 
אותו הדין דקרן השור אין לכם חלק ואז לא ישתנה דינכם 
מדיננו, ועל זה הדין דוקא היתה קנאתם כנודע מרז"ל ]ב"ק 
במגלה  זה  כעין  מצאתי  כך  אחר  וכו',  סרדיוטין  מהנך  שם[ 

עמוקות מקץ ומשנה לא זזה ממקומה. עכ"ד.

עיני  את  שהחשיכה  החושך  גזירת  עומק  זו  הנ"ל,  ולפי 
נוהגת  שאינה  משום  מוסרית,  לא  שהתורה  לומר  ישראל, 
איתם כפי המוסריות שהיא עצמה דורשת מישראל, ועל ידי 
כאילו  להתייון,  מישראל  לרבים  גרמו  זו  עקומה  מוסריות 
מוסר  הטפת  וזו  ביותר.  והישרים  ה"נאורים"  הם  היוונים 
בהנהגת  ביותר  הצודקת  היא  התורה  מוסר  שהרי  מעוותת, 
עד  ועונשים,  בקנסות  מוסריים  בבלתי  לנהוג  העולם, 

שישובו לדרך טוב. 

   זה אינו מוסכם ש"התיר ממונם" דווקא בנזקי קרן, ולדעת  *
המנחת חינוך, והגרש"ש בשערי יושר )ש"ה ג( התיר ממונם לגמרי, 
והמגלה  יששכר  הבני  מדברי  עולה  כך  אבל  ממון,    נזקי  בכל 

עמוקות, שיובאו בהמשך, ויש משמעות לזה בתוספות ב"ק ט.

מזוית יהודית

 כתבו לכם על קרן השור - הומניטריות אנטישמית



6

 בימים ההם בזמן הזה -
חנוכה תשלומין לסוכות

שבכל ידועים  ה'  'דרך  בספרו  הרמח"ל  דברי 
שנה בהגיע מועד חוזרת ההארה שהייתה 

באותם הימים גם בזמן הזה.

אולם נראה כי בחנוכה תשפ"ד חוזרת ההארה של הימים 
ההם במימד נוסף, והוא על פי המובא מרבינו עזריה מן 
ומביאו  נא,  פרק  בינה  אמרי  עינים  )מאור  האדומים*, 
בפרדס יוסף על חנוכה( שכתב: "ושקבעו שמחת חנוכת 
יכלו  לא  לכן  קודם  יען אשר מעט  ימים  המזבח שמונה 
ההרים  אל  לברוח  מהצטרכם  הסוכות  חג  את  לעשות 

והמדברות מפני לוחציהם כי רבו" 

מבואר שתקנת חג חנוכה שמונת 
ימי  על  כתשלום  תקנה  הם  ימים 
יכלו  שלא  תורה  ושמחת  סוכות 
 – היוונים  גזירות  מפני  לחגוג 
ישראל  עם  בעוני  ראינו  והשנה 
בחג שמחת תורה שגזלו המחבלים 
ימח שמם מאתנו את שמחת החג. 
וממש כשם שבאותם ימים היוונים 
ובבנותיהם,  בממונם  ידם  פשטו 
בימינו,  כך  הרמב"ם,  כדברי 
חנוכה  את  לחגוג  אנו  וצריכם 

ביתר שאת בזאת השנה.

ערוך  השולחן  ערוך  כותב  גם  כך 
תרע  סימן  חיים  )אורח  השולחן 

לפי  חשמונאי  בספר  מבואר  לזה  טעם  ועוד  ה(:  סעיף 
העבר  הסוכות  בחג  מלהקריב  אז  בטלו  הגזרות  שע"י 
ובשמיני עצרת ולכן לזכרון זה עשו שמנה ימים חנוכה 
וממילא כשהראו להם מן השמים הנס של הדלקה הראום 
שאמרו  ]וזהו  ימים  שמנה  לעשות  ידם  על  שהסכימו 
בשבת שם לשנה אחרת קבעום וכו' כלומר אחרי שראו 
ימים  שמנה  לעשות  ידייהו  על  דאסכימו  הוא  דמשמיא 
ע"י השמן שהראו להם שדלק ח' ימים ולזכרון הנס הזה 

קבעו להדליק נרות בחנוכה כמ"ש הטור[.עכ"ד.

  יש לדעת כי  רבי עזריה מן האדומים חי בסמיכות לתקופת  *
מרן הב"י  וספריו היו בחרם גדול מחכמי דורו, כולל תלמידי מרן 
הב"י והאלשיך  אבל היעב"ץ שגם הוא היה מהמתנגדים לספר כתב 

בספרו מטפחת ספרים פ"ט אות סח בזה"ל:. על כן לא ישיגהו עון 

אשמה זאת כלל וכלל, ודבריו כנים וישרים שלא חטא כך. רק במה 
שנטה לספורי הבלי הגוים אשר פיהם דבר שוא, בזו ודאי נטתה 
אשורו מני הדרך וגרם לו שהיה פתי מאמין לכל דבר. אך לא נתכוין 
חלילה,  למעשה  הנוגע  דבר  בשום  לומר  צריך  ואין  בה'  למרוד 
ימיו  שבסוף  אומרים  ויש  בפועל,  ה'  ירא  שהיה  נראה  אדרבה 

התבטא  היעב"ץ ואמר "לא תתעב אדומי כי אחיך הוא". 

הנצחון  נס  א(  עיקריים,  ניסים  שני  היו  ההם  ובימים 
הצליחו  ולא  גזירותיהם  שנתבטלו  נס  ב(  מלחמה 
להשכיחם תורתך, וזה בא לידי ביטוי במציאת פך שמן 
טהור. – גם בזמן הזה אנו עדים להתעוררות גדולה בעם 
כל  אצל  ובקרוב  שבשמים,  אבינו  אל  ושיבה  ישראל, 
חלקי העם, וגם במלחמה רואים ניסים גדולים ועצומים, 
האנשים  שראו  הפרטיים  הניסים  את  מלספור  רבו 
ביישובי העוטף באותה שבת בתוך כך הפרעות והחושך,  
וגם עכשיו רואים החיילים ניסים גלויים בשדה הקרב, 
ויהי רצון שנזכה להרמת קרן ישראל והשראת השכינה 

בתוכנו.

גדולי  דברי  נבעו  גם  מכאן 
האחרון  שביום  שאמרו  החסידות 
האחרון  החיתום  הוא  סוכות  של 
על  כותב  כך  הנוראים  הימים  של 
דברי  בספרו  מצאנז  האדמו"ר  זה 
וזה הענין  רפג(:  סימן  )או"ח  יציב 
שידוע  בספה"ק דגמר החותם הוי 
בחנוכה, כי החשמונאים הקדושים 
והמשך  הסוכות  חג  בחי'  המשיכו 
ימים הקדושים עד אחר ימי חנוכה. 
חנוכה  ימי  סדר  היה  בצאנז  וכן 
שהתפלות  הסוכות  לחג  בדומה 
כמעט  נמשכו  השולחנות  ועריכת 
ימים  ויום כל הח'  ברציפות לילה 

והבן.

הפוסקים  למש"כ  לשבח  טעם  שמכאן  עוד  והוסיף 
)מהרי"ל( שלא לעשות מלאכה ביום ראשון וביום אחרון 
סוכות,  של  ראשון  חג  כדוגמת  ממש  וזה  חנוכה,  של 

ושמיני עצרת. 

מצד  בזה,  זה  קשורים  וחנוכה  הסוכות  עניין  ולכאורה 
מהות המצווה, שהסוכה היא כנגד ענני כבוד שהקיפנו 
הקב"ה במדבר, והסוכה היא היקף שמקיפנו הקב"ה כמו 
שדרשו עה"פ בשיר השירים "שמאלו תחת לראשי וימינו 
תחבקני" והוא אור המקיף הסובב את הסוכה – והנה גם 
בחנוכה מבואר בגמרא ענין ההיקף שאדם מוקף כאשר 
מזוזה בימינו ונר חנוכה משמאלו וציצית בבגדו, ונמצא 
ככתוב  לעמו,  ה'  אהבת  ביטוי  וזהו   – במצוות.  מוקף 
עינו"  יצרנו כאישון  יבוננהו  "יסובבנהו  בפרשת האזינו 
שמירה מכל צד, ובפרט ביום האחרון האוצר בתוכו את 
כל סגולת הימים, יום שמחת תורה לאחר סוכות, וכנגדו 
כנגד  שהוא  הקדוש  באר"י  שמבואר  חנוכה,  זאת  יום 
המיתוק  בפשטות  שהם  ונקה  עד  חסד  מנוצר  המידות 
וניקוי העוון לגמרי לשבים, שהניקוי מהעוון הוא הטהרה 

הגמורה, שזה המכוון בכל ימי החנוכה.

תובנות



נה אחת בערב ליל ראשון של חנוכה קרא המגיד ש
אדליק  "השנה  לו:  ואמר  למשמשו  מטשרנוביל 
את נרות החנוכה במנורה שקבלתי מר' קלונימוס ז"ל". 
וצוחצחה  מורקה  ממקומה,  נשלפה  המאובקת  המנורה 

והונחה במקום ההדלקה.

הדלקת  למעמד  הרבי  סביב  שהתאסף  החסידים  קהל 
נרות חנוכה הרגיש תחושת מה מיוחדת בהדלקת הנרות 
השנה, אולם איש לא ידע מהי, לאחר שסיים הרבי את 
הנוכחים  אל  פנה  ובכוונה,  בדביקות  הנרות  הדלקת 

וסיפר להם את המעשה הבא:

בעיירה אחת בערבות אוקראינה התגורר לו יהודי ירא 
שמים ושמו ר' יוסף דוד שנים רבות חי ר' יוסף דוד דנן 
את חייו ברווחה יחסית עד שביום אחד הסתבכו עסקיו 
והוא הפך לבעל חוב עצום כעבור ימים לא רבים נאלץ 
לנפול  מטה  קטנה  לבקתה  משפחתו  בני  עם  לעבור 
קצר  זמן  בתוך  ליום  מיום  החמיר  מצבו  העיירה  בקצה 
כדי  בידו  שנותרו  הרהיטים  כל  את  למכור  נאלץ  הוא 
ילדיו  לפיות  כלשהו  ותבשיל  יבש  לחם  מעט  להביא 
דוד  יוסף  ר'  של  ברשותו  נותר  אחד  דבר  המורעבים 
המנורה בידו הייתה מנורת חנוכה עתיקה שעברה אליו 
בירושה מאבות אבותיו המנורה הזו הייתה הדבר היקר 
ביותר בעולמו גם במצבו הקשה לא עלה בדעתו למכור 

או לתת אותה.

לאוזניו  נדירה  מנורה  אותה  הגיע שמעה של  איכשהו   
הנודע  היודאיקה  אספן  יודאייקין  קלמן  ר'  הנגיד  של 
והוא החליט להעביר אותה לרשותו בכל מחיר פנה אל 
ר' יוסף דוד והציע לו תמורתה סכומי עתק אך הוא סתם 
שוב  אותו  פטר  לדבר  מה  על  אין  מלשמוע  אוזניו  את 
ושוב המנורה הזו היא חלק ממני עצם מעצמיי לעולם לא 

אוציא אותה מרשותי. 

התאזר  המנורה  על  לוותר  התכוון  לא  מצדו  קלמן  ר' 
בו  והמתין לשעת הכושר כלומר לרגע  אפוא בסבלנות 
תגיע מצוקתו של ר' יוסף דוד לשיאה או אז לא תיוותר 
לו ברירה נוספת כי אם למכור את המנורה כדי להחיות 
מוקדם  הגיעה  הזו  ההזדמנות  ביתו  בני  ואת  נפשו  את 
מהמתוכנן זה קרה בעיצומו של החורף הרוסי ביתו של 
ר' יוסף דוד היה קפוא כקרח לא היו לו עצים להבעיר את 
ורועדים  ישבו מצונפים  ילדיו הקטנים  התנור בבקתתו 
יוצאת  ונפשם  בסמרטוטים  עטופים  הבית  בפינת  מקור 
מרעב באחד מאותם ימים נשמעו דפיקות בדלת הבית 
קלונימוס  קלמן  ר'  הנגיד  מאשר  אחר  לא  ניצב  בפתח 
במטותא מינך ר' יוסף דוד' פנה העשיר אל אבי המשפחה 
אולי כעת תסכים למכור את המנורה האם לא חבל בכסף 
שאתן לך תוכל לשכור לעצמך דירה אחרת חמה ומוגנת 

יותר לכלכל את בני ביתך תקופה ארוכה.

'למכור את המנורה חס וחלילה' רטטו שפתיו המכחילות 
של ר' יוסף דוד ספק מהתרגשות קרוב לוודאי מקור כל 
מה שאני מוכן הוא רק לקחת הלוואה ולמשכן בעבורה 
המנורה  את  מידך  ואפדה  לי  שירווח  עד  המנורה  את 
בחזרה' אין שום בעיה צהלו פניו של ר' קלמן הנגיד הוא 
ידע שרוב הסיכויים שהיום הזה לא יבוא כל כך מהר אם 
בכלל מגומחה נסתרת נשלפה המנורה היקרה והחליפה 
ותחב  עבה  שטרות  חבילת  מכיסו  שלף  קלמן  ר'  ידיים 
בידיו של ר' יוסף דוד נטל את המנורה והתרחק מהבית 

כשחיוך של ניצחון מרחף על שפתיו. 

ר' קלמן לא תבע מעולם את תשלום החוב להיפך מפעם 
לפעם הוא בא והציע לר' יוסף דוד להגדיל את הלוואתו 
עוד ועוד הכול כדי להבטיח שההלוואה הזו לא תיפרע 
לעולם מעשי החסד האלו של ר' קלמן קלונימוס עוררו 
סערה בישיבה של מעלה דייני מתיבתא דרקיעא נתחבטו 
בעניינו מחד הוא גמל חסד עם יהודי מרוד והציל אותו 
ואת בני משפחתו מלקפוא ברעב מאידך היה שמץ פסול 
להעביר  כדי  היה  שעשה  מה  כל  הרי  התנהלותו  בכל 
מכל  כידוע  בעליה  לרצון  בניגוד  המנורה  את  לרשותו 
לו  נוצר  הזה  בעולם  יהודי  שמקיים  טוב  ומעשה  מצוה 
מלאך לבן בשמים המלאך שנוצר אפוא בעקבות מעשיו 
היה בהתאם מלאך טוב אבל פגום מלאך צחור אך שתום 
ונד בעולמות  נע  יכולת לראות אותו מלאך  עינייםללא 
עד  להמתין  עליו  היה  מקומו  את  מצא  ולא  העליונים 

שתעלה נשמתו של ר' קלמן לישיבה של מעלה. 

כשהגיעה נשמתו של ר' קלמן קלונימוס לעולם העליון 
שניהם  ונמצאו  והרעים  הטובים  מעשיו  כל  את  שקלו 
המלאך  הדיינים  בפני  התייצב  לפתע  במשקלם  שווים 
דוד  יוסף  לר'  בשעתו  שניתנה  הלוואה  מאותה  שנוצר 
הנידון  של  לטובתו  המאזניים  כף  את  להטות  וביקש 
ואולם כיון שפגום היה התקשו הדיינים להכריע את פסק 
הדין על פיו בסופו של דבר הוחלט כך ר' קלמן קלונימוס 
יישלח לגן עדן אבל מי שיוביל אותו לשם יהיה המלאך 
בעולמות  הסתובבו  שניהם  יחדיו  שניהם  וילכו  העיוור 
העליונים אך לא הצליחו למצוא את הפתח לגן העדן שכן 
המלאך לא ראה בעיניו נותרה אפוא דרך אחת להביאו 
לגן עדן והיא לעשות תיקון' ולפקוח את עיניו של המלאך 
המנורה הזו בה הדלקנו היום סיים הצדיק מטשרנוביל 
שייכת  שהייתה  מנורה  אותה  היא  השמימי  סיפורו  את 
לר' יוסף דוד העני שמשכן אותה אצל ר' קלמן קלונימום 
היום בלילה כשהדלקנו את נרות החנוכה במנורה זו עלה 
בידינו בסייעתא דשמיא לתקן את אותו מלאך שנברא 
מאותו מעשה ולפקוח את עיניו כעת נסללה הדרך לגן 

עדן בפני ר' קלמן. 

)מקורות המעשה: גליון פון רבינס הויף ח"א, 

המבשר תורני מקץ -חנוכה תשע"ה(.

עולם עולם 
המעשההמעשה

מלאך צחור אבל עיוור

7



8

נידון בהלכה

נרות ריחניים לחנוכה

לדון בהדלקת נרות חנוכה בנרות ריחניים משני פנים יש 
איסור  אין  אם  ב(  הטוב  מהריח  להנות  אסור  האם  א( 

להריח, האם יש בכך הידור מצוה להדליק בהם.

ראשית נביא מה שכתבו בשם פוסקי זמנינו אם להתיר את 
השימוש בהם בחנוכה, ומאיזה טעם:

הגאון רבי שמואל וואזנר זצ"ל נשאל מאת הרה"ג יהודה אריה 
)מובא  טוב,  ריח  המפיץ  בושם  בנרות  עירב  אם  בענין  דינר 
בקובץ שערי הוראה חלק יג, ובפרדס יוסף חנוכה עמ' שיב( 
והשיב הגר"ש: "דעתי כיון שאין הנר עצמו עומד לשייכות ריח 
לא נכלל באיסור להשתמש לאורה, ועיין ש"ך יו"ד סימן קח 
)ס"ק כז( דכל דבר שאינו עומד לריח אינו אסור בריח, ואפילו 
מה שדחה הש"ך שם מ"מ הוא מסיק דכל דבר שנאסר מטעם 
דאקציה מדעתו אינו נאסר אלא ממה דאקצייה, ופשיטא דנר 
חנוכה לא אקצייה אלא מהנר הדולק לא מריח שהוא דבר זר 

בתוכו"

מבואר בדבריו שני היתירים: 1( שהנר לא עומד לריח 2( הנר 
ולא הקצה את הנר מריחו,  לא הוקצה אלא לדבר שהקצהו, 

שהוא דבר זר לנר. 

והנה היתרים אלו שייכים בנר שנוצר ויועד להאיר בלבד רק 
עירב בו חומר מבשם, ולכן שייכים דברי הש"ך שאין לאסור 
בדבר שלא "עומד לריח" וכן ההיתר שלא הקצהו רק מאורו 
ולא מריח שהוא "דבר זר לנר", אבל בנירות ריחניים שעיקר 

ייצורם לכך, לכאורה אין היתר. 

עוד מובא )בקונטרס 'גם אני אודך' הובא בפרדס יוסף, חנוכה( 
בשם הגר"ח קניבסקי זצ"ל שנשאל בנדון והשיב: "דבר שאין 

מתכוון מותר". 

ולכאורה מצאנו כעין זה בדברי ה'באר שבע' )כריתות ו( בהא 
דקול מראה וריח אין בהם משום מעילה, ואמרו בפסחים )כו 
ע"א( "מעילה הוא דליכא הא איסורא איכא" והקשו תוספות 
הרי אמרו בסוכה "אשה היתה בוררת חיטין לאור שמחת בית 
ותירץ  ממראה,  להנות  איסור  אפילו  השואבה" משמע שאין 
לאור  עצמה  את  מקרבת  אם  רק  הוא  הבאר שבע שהאיסור 
זה  אין  שהיא  כמות  בוררת  אבל  חיטין,  לברור  כדי  יותר  
שימוש של איסור, וכך גם ביאר את הגמרא ביומא לט. שכלה 
בירושלים לא היתה צריכה להתבשם מריח הקטורת, משום 

שכל האיסור הוא להתקרב ולהריח יותר. 

אלא שאם נאמר כן, ולכך היתה כוונת הגר"ח שאינו מתכוון 
וניכרת  הנר  את  להריח  ומתקרב  מתכוון  שאם  הרי  מותר, 

פעולה לכאורה יש לאסור.

עוד היתר כתב הראשל"צ הגר"י יוסף שליט"א  )ילקוט יוסף 
שמותר  הב"י  שהביא  הרא"ש  דברי  ע"פ  שמא(  עמ'  חנוכה 
מעות  להרצות  ורק  הנרות,  כנגד  עראי  תשמיש  להשתמש 
ברורה  המשנה  וכמו שכתב  אסור,  לנרות  גנאי  כנגדן שהוא 
)בסימן תרע"ג ס"ק יא, ובביאור הלכה ושעה"צ שם( על הדין 
יהא  "כדי שלא  בזה"ל:   הנרות  כנגד  להרצות מעות  שאסור 
מצות בזויות עליו ודוקא בזה שהוא עכ"פ תשמיש עראי אבל 
כל שאינו משמש כלום רשאי לישב בביתו בשעה שנר חנוכה 
אם  וגם  כלל,  אינו תשמיש  שריח  אפשר  כן  ואם   – דולקת" 
נחשב תשמיש הרי הוא תשמיש עראי, ואינו גנאי כמו הרצאת 

מעות כנגד הנרות.

בביתו  שנמצא  "פסימית"  בהרחה  דדוקא  נראה  בדבריו  וגם 

והנרות דולקות  ומריח ממילא, וכדברי המ"ב שיושב בביתו 
ונהנה, או כאשר יש חושך בבית והולך לאור הנר שלא יכשל, 
וזה כדרך שימושו בבית, ולכן אפשר שאינו תשמיש, או שהוא 
תשמיש עראי שאינו גנאי, אבל בניכר שרוצה ומתקרב להריח 
את הנרות נחשב תשמיש ואף גנאי לנר, כשם שהנאה מאור 

הנר כשהיא אקטיבית כהרצאת מעות יתכן לאסור, וצ"ע.  

מנרות  להנות  שהאיסור  לשיטות  בנדוננו  לעיין  יש  ובעיקר 
בעל  שביאר  וכפי  דמנורה'  'דומיא  שהם  משום  הוא  חנוכה 
המאור בשבת כב: שתלה בכך מחלוקת האמוראים, אם משום 
ביזוי מצוה שהוקצה לה, או כנרות המנורה – וכן הוא ברמב"ן 
נויי  ריב"ל  דמדמי  "הא  וז"ל:  שכתב  הא(  )ד"ה  כב.  בשבת 
סוכה לנר משמע דקסבר משום שחל שם שמים על הנר הוא 
ומשום קדושה" – וזה לכאורה ע"פ דרכו של רש"י בסוכה )לז:( 
שהאיסור להריח בהדס של מצוה משום שחל עליו שם שמים, 
)יו"ד קח ס"ק כז( שסובר רש"י שהדין  וכפי שביארו הפמ"ג 
כשם שחל שם שמים על החגיגה כך חל שם שמים על הסוכה, 
שייך בכל מצוה ולאו דווקא בעצי סוכה*, ]ועיין בבית אפרים 

או"ח סימן נט[. 

הרי  דמנורה,  דומיא  בנרות משום  כן שאיסור השימוש  ואם 
איסורא  מ"מ  מעילה,  משום  בהם  אין  וריח  מראה  אף שקול 
כהדס  הם  הרי  ריחניים  ונרות  כו.  בפסחים  כמבואר  איכא, 
]ולא כאתרוג המותר בהרחה הואיל ואי עיקרו  העומד לריח 
הבאר  בשם  וכנ"ל  להריח  עצמו  במקרב  לאסור  ויש  לריח[ 
משום  הטעם  עיקר  מהפוסקים  נראה  להלכה  כי  ]אם  שבע.  
דומיא  קדושה  מטעם  ולא  עליו"  בזויות  המצוות  יהיו  "שלא 
דנרות המנורה, כך גם נראה מדברי בעל המאור שכתב דלמ"ד 
שאסור להרצות מעות ודווקא תשמיש חול אסור, הטעם הוא 
משום ביזוי מצוה, אבל מ"מ י"א שגם תשמיש קודש אסור, 
וכן גם נוסח שאומרים " הנרות הללו קודש הם" משמע שיש 

בהם קדושה דומיא דמנורה[.

הריח נוצר לאחר המצוה
הנוצר  והריח  היות  כך:  להיתר  נוספת  סברא  לומר  ואפשר 
מהנרות, לא פועל את הפצת הריח אלא לאחר שריפת חומר 
זה   והרי  הריח,  נוצר  העולה  ומהעשן  הבושם,  עם  הבעירה 
חנוכה,  מנרות  נהנה  ולא  הנר,  של  מצוותו  שנעשית  לאחר 
]ומה שיש קצת ריח גם כשאינם דולקים, בזה ודאי יש לומר 
את הסברא שאינם עומדים לכך, ולא הוקצו לזה כנ"ל, שהרי 

ייעודם הוא להנות מהריח הנוצר  על ידי הדלקה[.

וזה מבואר בגמרא בכריתות דף ו ע"א, שהקשו מדוע המריח 
בקטורת מעל, והלא קול מראה וריח אין בהם משום מעילה, 
דווקא  מעילה  משום  בו  אין  הקטורת  שריח  הש"ס  ותירץ 
לאחר שעלתה תמרתו, שנעשתה מצוותו, ומה שמעל המריח 
בקטורת היינו קודם שנעשית מצוותו. – אם כן מצוות הקטורת 
היא עליית תמרתו, וכשכלתה המצוה שוב אין מעילה על אף 

*  ומה שכתב רש"י בשבת כב. הטעם לאסור שימוש בנרות משום 
שאינו ניכר שהוא למצוה, ואם כדבריו לענין הדס ובכל מצוה חל 
שם שמים, למה להגיע לכך, ואולי יש לחלק בין מצוה דאורייתא 
יותר  ולא חפצא דמצוה, אבל  גברא  לדרבנן, שבדרבנן הוא חובת 
שם  מחלות  הגורע  שימוש  נחשב  מתי  גדר  כותב  שרש"י  נראה 

שמים על הנר, דווקא היכן שע"י השימוש לא ניכר שהוא מצוה.

 נידון בהלכה
 הרב צבי דידי שליט"א •המשך•

דיין בבד"ץ 'בעזרת השם'



9

ישראל לסגולתו

שיש ריח קטורת עדיין, כך גם נר חנוכה מצוותו בשעה שהנר 
דולק, וממנו אסור להנות, אבל הריח מגיע לאחר מכן מהעשן 

המיתמר ממנו, מותר לגמרי שהרי כבר נעשית מצוותו, 

ולכן אף אם נאמר שאיסור השימוש בנרות הוא מדין משום 
בענין  מקום  מכל  המצוה,   ביזוי  משום  או  דמנורה,  דומיא 
נר ריחני על פי המבואר כאן שנעשית מצוותו הרי לא נהנה 

מהמצוה, וגם לא מבזה את המצוה אף אם מתקרב להריח.

ועל כן לכאורה גם אין הידור מצווה בהדלקת נירות ריחניים, 
היות וכל הריח הטוב מגיע לאחר המצוה, ולא בשעה שהנרות 

דולקים.

ריח אין בו מעילה משום שאין בו ממש או שנעשית 
מצותו

הנה מבואר גמרא ערוכה בכריתות )ו ע"א( ובפסחים )כו ע"א( 
שאין מעילה בריח משום שנעשית מצותו, - אלא שבתוספות 
ישנים )יומא ס ע"א( לאחר שהקשו מדוע בדשן המנורה ומזבח 
הפנימי מועלים גם לאחר שנעשית מצותן, ואילו בקטורת לא 
מועלים לאחר שתעלה תמרתו, תירצו בתירוצם השני, שריח 
אין בו ממש כמו קול ומראה ולכן לא מועלים בו. – וזה תמוה 
שהרי בגמרא שהביאו בקושייתם מבואר שריח אין בו מעילה 
משום שנעשית מצוותו. והגרי"ז בכריתות ו. הוסיף להקשות 

בחדא  וריח  מראה  קול  את  כללו  והרמב"ם  שהגמרא  מכך 
מחתא, והרי חלוק הוא גדרם, שקול ומראה אין בהם ממש, 

וריח הוא משום שנעשית מצוותו.

וביאר הגרי"ז שההיתר של נעשית מצוותו מדובר על הרחת 
מטעם  מותר  לא  וזה  תמרתה,  שעלה  לאחר  עצמה  הקטורת 
לו  שיש  ]וכריח  ממשות  כאן  יש  שהרי  ממש,  בו  אין  שריח 
עיקר[, ויש אופן נוסף של הרחת הריח שנוצר מתמרתה של 
הקטורת,  ממשות  שיש  במקום  ולא  החוצה  המופץ  הקטורת 
ובזה לכאורה אין היתר של נעשית מצוותו, אלא מטעם שהוי 
כקול ומראה שאין בהם ממש.  – ובזה יבוארו גם דברי התו"י.

אולם בנדוננו שהריח מופץ מהנר לאחר שריפתו, הרי קיימים 
בו שני ההיתירים המבוארים בגרי"ז, האחד  מצד שריח אין לו 
ממשות, שהרי לא מריחים את הנר אלא את העשן המיתמר, 
ועוד שנעשית מצוותו הגם שממשות הנר לפנינו, שהרי אין 
בדליקת  אלא  העולה,  תמרתו  ע"י  בריחו  חנוכה  נר  מצוות 

האור, והריח המגיע אחר כך בוודאי שחשיב נעשית מצוותו.

העולה מן האמור: כתבו הפוסקים שאין חשש להנות מנרות 
לאורו  והוקצה  לריח,  מתכוון  שאינו  משום  ריחניים,  חנוכה 
מטעם  עוד  להוסיף  ויש   - עראי  תשמיש  הוא  וגם  בלבד, 
שנעשית מצוותו,  לאחר  שמגיע  הנר  מעשן  מגיע  שהריח 

ולפי"ז לכאורה גם הידור אין בכך להדליק בהם. 

 נידון בהלכה
 •המשך•

"ואור גנוז לפניך יהי סתרי וסוכתי"
נרות חנוכה תיקון לעוונות התלויים בעיניים

פגמי  לתקן  כדי  חנוכה  נרות  על  ההסתכלות  בכח  יש 
העינים כך מובא בספר 'בית אברהם' מסלונים זיע"א, )בית 
אברהם חנוכה עמוד מד( שכתב: ועל כן הוא מקבל תמיד 
בתשובה גם לאלו ועליהם נאמר יפול מצדך אלף וגו' אליך 
פיפיות  חרב  זהו  בגרונם  אל  רוממות  ע"ז  והעצה  יגש  לא 
בידם שהורג אלפים ורבבות שנולדו מהפגמים ר"ל והתקון 
הוא רק בעיניך תביט וגו' לתקן פגם העינים שמקור הפגם 

יסתכל  שלא  בהעינים  הוא 
בהסתכלויות אסורות וגם יביט 
מצוות  על  שבקדושה  בדברים 
האור  ועל  צדיקים  של  ופניהם 
של נרות חנוכה כמו שאומרים 
לנו רשות להשתמש בהם  ואין 
תקון  וזה  בלבד  לראותן  אלא 
להבא  על  ושמירה  העבר  על 
שלא יפגום שוב את עיניו והוא 
טבת  אלו  שחדשים  כמד"א 
שבט הם נגד תרין עינין ועל כן 

חנוכה הוא תקון פגם העינים.

וכן מובא בשם הדברי חיים מצאנז )מובא בקונטרס לעניני 
החנוכה  שימי  זצ"ל(  קרלינשטיין  חנוך  רבי  מהגאון  חנוכה 
התשובה  השנה  ימות  שבשאר  חטאים  לתיקון  מסוגלים 
עליהם קשה, כמו פגם הברית, וזאת משום שסגולת הימים 
האלו להוריד את הקדושה למטה מעשרה טפחים, במקומות 

החשוכים.

ההסבר לדבר על פי המובא  בספר בני יששכר )מאמרי כסלו 
ז"ל )סימן רכ"ה( כי הארת  מאמר ב' אות ב'( בשם הרוקח 
המצוה דנר חנוכה הוא בא מהארת האור הגנוז הנאמר בו 
ושופע  מאיר  דחנוכה  בנרות  כי  ג(  א  )בראשית  אור  יהי 
חנוכה  נרות  ול"ו   – בראשית  דמעשה  הראשון  אור  הארת 
הם כנגד ל"ו שעות שבהם שימש אור הגנוז בימי בראשית 
)עיין  בתורה  הזה  האור  שנגנז  בחז"ל  מובא  גניזתו.  לפני 
מחנה  ודגל  קמח,  ח"ב  זוה"ק 
אפרים פרשת בראשית( שהיא 
נקראת "אורייתא" כי היא האור 
השאר  וכל  בעולם,  האמיתי 
חושך מוחלט, ובחנוכה שבקשו 
והקב"ה  תורתך"  "להשכיחם 
ונשארה  טהורים,  ביד  מסרם 
נשאר  הרי  בישראל,  התורה 
ולכן  ישראל,  ביד  הגנוז  האור 
נמצא הוא בנרות חנוכה כדברי 

הרוקח.

והנה פגם הראיה מחשיך את העינים, כמו כל טומאה הגורמת 
טמטום שהוא לשון 'אטום' שאי אפשר לראות מבעד לדבר 
אטום, אבל הטהרה היא מלשון 'טיהרא' שפירושו 'צהריים' 
והיינו אורייתא שהיא אור שרואים מבעדו, היפך האטימות 
של הטומאה, וכל זה היה באור שבעת ימי בראשית שאפשר 
היה לראות בו מסוף העולם ועד סופו, ונגנז בתורה ובנרות 

חנוכה.
המשך בעמוד 11



10

הרב שלמה שרביט שליט"א
רו"כ ודיין בבד"ץ 'בעזרת השם'

הגות ומחשבה

אורו של הבורא מאיר גם בטבע

ידועה קושייתו המפורסמת של מרן הבית יוסף )אורח חיים 
סימן תרע( שהקשה בזה הלשון: "ואיכא למידק, למה קבעו 
שמונה ימים, דכיון דשמן שבפך היה בו כדי להדליק לילה 
אחת, ונמצא שלא נעשה הנס אלא בשבעה לילות" עכלה"ק. 
והקושי מבואר, שהרי ע"מ להשיג שמן טהור היו מוכרחים 
להמתין שמונה ימים ]או מחמת שהיו בחזקת טמאי מתים ואי אפשר 
להתקין שמן טהור עד שיעברו עליהם שבעה ימים מיום טומאתם ויום 

מטעם  או  טהור,  שמן  מהם  להוציא  ותיקונם  הזיתים  לכתישת  אחד 

שכתב הר"ן שהיה להם שמן טהור רחוק ארבעה ימים והוצרכו שמנה 

ימים בין הליכה וחזרה[ ומאחר ובפך שמצאו בחותמו של כהן 

גדול כבר היה שמן המספיק ליום אחד, נמצא שלא הועיל 
להם הנס אלא לשבעת הימים החסרים, ואם כן, מדוע קבעו 

לנו חז"ל לעשות זכר לנס שמונה ימים ולא שבעה. 

ובאמת נאמרו בזה כמה וכמה תירוצים, מלבד מה שתירץ 
מרן בב"י שם, עי' בתוס' הרא"ש שבת )כב א(  ובדברי הט"ז 
)שם( ובאשל אברהם בוטשאטש )שם( ובשו"ת להורות נתן 
)ח"ז סי' נ"ד( ובשו"ת ציץ אליעזר )חי"ז סי' ס'( בשם החת"ס 

ועוד. ואמרתי לענות בזה גם אני את חלקי, בס"ד.

בסוף  התורה  על  בפירושו  הרמב"ן  דברי  ידועים  הנה  כי 
פרשת בא, שביאר את התועלת הצומחת מן הניסים שמחולל 
"ומן הנסים  יתברך בעולם, שכתב שם בזה הלשון  הבורא 
שהם  הנסתרים,  בנסים  מודה  אדם  המפורסמים,  הגדולים 
רבינו,  משה  בתורת  חלק  לאדם  שאין  כולה,  התורה  יסוד 
בהם  אין  נסים,  שכולם  ומקרינו  דברינו  בכל  שנאמין  עד 
טבע ומנהגו של עולם" עכלה"ק. והמבואר בדברי קדשו של 
הרמב"ן, שלפי האמת יש שני סוגים של "נס", הסוג הראשון 
שחורגים  נסים  שהם  המפורסמים"  הגדולים  "הנסים  הוא 
והנס  מצרים,  יציאת  של  הנסים  כמו  הרגיל,  הטבע  מגדר 
של קריעת הירדן על ידי יהושע, וכיוצא בהם, שבנסים אלו 
בעולם,  הכח  בעל  שהוא  הקב"ה  של  ידו  את  רואים  כולם 
"נס"  של  נוסף  סוג  וישנו  כרצונו.  דבר  בכל  עושה  והוא 
הפשוטות  הטבע  פעולות  שהם  הנסתרים",  "נסים  הנקרא 
המוכרות לנו, שבזה מלמד אותנו הרמב"ן שגם פעולות אלו 
הם בגדר 'נס', כי לפי האמת כל פעולות הטבע נפעלות על 
ידי ה' יתברך תמיד, והוא המחייה את הכל, ואין שום דבר 
בעולם שמתקיים רגע אחד ללא רצונו של הקב"ה, על כן גם 
פעולות הטבע הם בעצם "נסים". ועל זה מפרש הרמב"ן ז"ל 
מכיר  המפורסמים"  הגדולים  ב"נסים  ההתבוננות  שמתוך 
האדם ב"נסים הנתסרים", שאין בהם טבע ומנהגו של עולם, 

ובעצם "כולם נסים". והדברים נפלאים מאוד.

ולפי זה מתבאר תירוץ לקושייתו של מרן הבית יוסף ז"ל, 
שאמנם שבעה ימים מתוך שמונת ימי החנוכה נועדו לציין 
את הנסים הגלוים, אולם היום השמיני בא לציין את הנס 
הנסתר. כי לאחר שראו עם ישראל שבאותו הדור את הנס 
כדרך  שלא  ימים  הנרות שבעה  שדלקו  בכך  להם  שנעשה 
כלשון  המפורסמים',  הגדולים  'הנסים  מן  שזה  הטבע, 
כפי  דולק  כשהשמן  שגם  להבין  התעוררו  בזה  הרמב"ן, 
הטבע זה גם נס, בגדר 'נס נסתר', ועל כן יש לציין יום נוסף 
להודאה לה' יתברך גם במה שהשמן הטהור שנמצא בחותמו 

של כהן גדול דלק, כי באמת גם בזה מתרחש נס, מן הנסים 
הנסתרים, והכל באמת נס המושגח מאת הבורא יתברך. ועל 
כן תקנו לנו רבותינו להדליק שמונה ימים כדי להחדיר בלב 
ואין  נסים  כולם  הם  ומקרינו  דברינו  שכל  ישראל  עם  כל 

בהם טבע ומנהגו של עולם.

בתענית  בגמ'  רבותינו  בדברי  נרמז  הדברים  יסוד  ובאמת 
)כה.( במעשה בבתו של ר' חנינא בן דוסא שהייתה עצובה, 
של  כלי  ליה,  אמרה  עציבת',  למאי  'בתי  אביה  לה  ואמר 
חומץ נתחלף לי בכלי של שמן והדלקתי ממנו אור לשבת, 
אמר לה בתי מאי איכפת לך, "מי שאמר לשמן וידלוק הוא 
יאמר לחומץ וידלוק". ואמרו שם "תנא, היה דולק והולך כל 
ומבואר  ע"ש.  להבדלה"  אור  ממנו  עד שהביאו  כולו  היום 
בזה, שגם כאשר השמן דולק, זקוק הוא למאמר ה' יתברך, 
ואין בזה טבע חס ושלום, וכמו שכאשר החומץ דולק אינו 
טבע, גם כשהשמן דולק אינו טבע, אלא הוא דולק מכח מה 

שאומר ה' יתברך.

ויסוד זה הוא מן היסודות החשובים של חג החנוכה, שהרי 
כבר כתב הרמב"ן בפירושו על התורה )ויקרא פט"ז פס' ט'(, 
שהיוונים הרשעים היו נמשכים אחרי ה'טבע', כידוע, ועל 
ידי שנדע שכל  כן הסמל של הניצחון על היוונים הוא על 
הטבע מונהג על ידו של הקב"ה, ולכן הוסיפו לנו חז"ל את 
היום השמיני לחג החנוכה, שנזכור שכל הטבע הוא גם נס. 
ויש להתבונן בזה במה שכתב הרמב"ם בהקדמתו למסכת 

אבות הנקראת 'שמונה פרקים', בגדר המושג "נס" *.

* והרי לפניך לשונו הזהב במה שנוגע לעניין הנהגת הטבע והנס, 
כי  בה  שאמרנו  למטה,  ונפלה  האויר,  אל  אבן  שהשליך  כמי  "וזה 
ברצון ה' נפלה למטה - מאמר אמיתי, לפי שה' רצה שתהיה הארץ 
וכו'.  למטה  שיתנועע  וכו'  עתה  רצה  שה'  לא  וכו'  במרכז,  כולה 
ששמעתים אומרים, שהרצון בכל דבר, בעת אחר עת תמיד. ולא כן 
נאמין אנחנו, אלא הרצון היה בששת ימי בראשית, והדברים כולם 
תחת  חדש  כל  "אין  וכו'  שאמר  כמו  תמיד,  טבעיהם  על  נמשכים 
השמש". ומפני זה הוצרכו החכמים לומר שכל המופתים היוצאים 
קדם  כולם  שיהיו,  בהם  יועד  ואשר  היו,  אשר  עולם,  של  ממנהגו 
הרצון בהם בששת ימי בראשית, והושם בטבע הדברים ההם אז, 
שיתחדש בהם מה שהתחדש. וכאשר התחדש בזמן הראוי, חשבו 
בו שהוא דבר שקרה עתה, ואינו כן. וכבר הרחיבו בזה הענין הרבה 
במדרש קהלת וזולתו. ומאמרם בזה הענין: "עולם כמנהגו הולך" 

וכו' ע"ש היטב.
מתחדשת,  אינו  הגזירה  שלעולם  הרמב"ם,  בכוונת  בזה  והמבואר 
הרמב"ם  דברי  ואמנם  הבריאה,  ימי  בששת  כבר  נגזר  והכל 
הגדולים  כנסים  הרמב"ן  שמגדיר  מה  כלפי  גם  גם  אמורים  בזה 
וגם כלפי ה"נסים הנסתרים", שעכ"פ לא מתחדשת  המפורסמים, 
עולם  של  ממנהגו  היוצאים  המופתים  גם  כי  הנס,  בזמן  הגזירה 
הבריאה.  ימי  בששת  יתברך  ה'  מאת  הגזירה  עליהם  קדמה  כבר 
עשרת  גבי  בפ"ה  אבות  מסכת  על  הברטנורא  בפירוש  כעי"ז  ועי' 
הדברת שנבראו בערב שבת בין השמשות. יעו"ש. ואולם, מוכרחים 



11

והרי לפניך לשון הרמב"ן בפירושו על התורה )שם( "כי היינו 
צריכים לחסום פי המתחכמים בטבע הנמשכים אחרי היוני 
אשר הכחיש כל דבר זולתי המורגש לו והגיס דעתו לחשוב 
הוא  אליו  השיג  שלא  ענין  כל  כי  הרשעים  ותלמידיו  הוא 
בסברתו איננו אמת" עכלה"ק. ונמצא מבואר בזה, שעיקר 
הטומאה הרעה של 'גלות יון' היא מה שהיו מתחכמים בטבע 
והיו  בלתו,  אין  כאילו  גשמית  בעין  הנראה  ונמשכים אחר 

מכחישים כל מה שלא השיגו בשכל גשמי.

ולמדנו בזה שזו היתה נקודת הכפירה היונית, להכחיש את 
מה שאומרים היהודים שיש א'להות נסתרת בכל הבריאה, 
התורה  אומרת  שעליהם  המצות  באותם  נלחמו  הם  ולכן 
שיש בהם קדושה רוחנית נסתרת. כמו השבת שהוא נראה 
בטבע יום רגיל כמו שאר ימי השבוע, והתורה מלמדת שיש 
וטהרה, שהתורה  טומאה  דיני  כמו  וכן  נסתרת,  קדושה  בו 
מלמדת שהגם שאין הדבר ניכר בעיני בשר, יש שמן טמא 
ויש שמן טהור. וביותר נלחמו היוונים הארורים כנגד התורה 
בסודות  נסתרת  חכמה  בה  שיש  יודעים  שאנו  הקדושה, 
ורמזים לאין קץ, ורצו היוונים הארורים להכחיש זאת, כי 
לפי דעתם המשובשת לא הסכימו להודות במה שאינו מושג 
בחושים המגושמים. והוא הוא מה שספרו חז"ל )מגילה ט.( על 
תלמי המלך **, שהיה כידוע אחד ממלכי יון, שכינס שבעים 
ושנים זקנים והכניסן בשבעים ושנים בתים ולא גילה להם 

אנו לציין בזה שמלשון הרמב"ם גופיה בפירוש המשנה בסנהדרין 
)פ"י( בעיקר הראשון של הי"ג עיקרים, מבואר למעיין היטב, שגם 
הרמב"ם מודה על התחדשות הברואים וקיומם מאת הבורא בכל 
רגע ממש, וכן מוכח ממה שכתב שם שה' יתברך ממציא כל נמצא, 
להעמיק  ויש  וכו'.  הנמצאים  מציאות  תתבטל  מציאותו  ובהעדר 

בזה. ואכמ"ל.

והכניסן  זקנים  ושנים  שבעים  שכינס  המלך  בתלמי  מעשה   **
בשבעים ושנים בתים ולא גילה להם על מה כינסן ונכנס אצל כל 
אחד ואחד ואמר להם כתבו לי תורת משה רבכם נתן הקב''ה בלב 
כל אחד ואחד עצה והסכימו כולן לדעת אחת וכתבו לו וכו' עיי"ש.

ונכנס אצל כל אחד ואחד ואמר להם כתבו  על מה כינסן, 
לי תורת משה רבכם וכו'. ע"ש. שכוונתו של תלמי הארור 
היתה להשחיט את העולם בתפיסתם המעוותת של היונים, 
הגישה  את  התורה  מספר  להפקיע  דרך  חיפש  הוא  ולכן 
הרובד  עם  רק  התורה  תשאר  ובזה  בה,  הטמונים  לסודות 
החיצוני שלה, שהוא מה שנתפס בעין הגשמית. ועפ"ז נוכל 
לימד  שהקב"ה  סופר,  החתם  רבינו  שהביא  מה  את  להבין 
את משה רבינו את סודות התורה דוקא בחנוכה, כי זה הזמן 
שבו יש לנו להדגיש את הפנימיות הרוחנית שבתורה, ואת 

הפנימיות הרוחנית שיש בבריאה כולה.

זו היא מלחמת האור עם החשך, שהרי כבר אמרו  ובאמת 
חז"ל *** שעל ידי תרגום התורה ליונית נעשה העולם חשך ג' 
ימים, כי זה הוא ענין החשך, להסתיר את היכולת לראות את 
הדבר על בוריו.  וע"פ זה יובן מה שכתב הבני יששכר לבאר 
טעם שמלכות יון הוזכרה בספר דניאל כמלך הצפון, שכתב 
ע"ז הבני יששכר שכידוע בצד הצפוני של הארץ יש חשך 
כמעט כל השנה, ולעומת זה המנורה בדרום, וכן הוא בדרום 
השמנים  טימאו  היונים  ולכן  שם,  מתמיד  שהאור  הארץ 
כי חלקם בחשך, בצפון, ורשעים בחשך ידמו. ודרך דרוש 
תפתח  מצפון  ירמיה  ע"י  נאמר  זה  עניין  שעל  בזה,  אפשר 
הרעה על כל יושבי הארץ, שענין זה של חשכות יון מלכות 
הצפון היה בעכרנו. וזה הוא הענין שנקראו החשמונאים 'בני 
בינה', כי עניין הבינה הוא לגלות את הנסתר שבכל דבר, 
וכעין מה שאמרו חז"ל במעלת האשה שמחמת בינה יתירה 
שניתן לה, מכח זה היא מכירה באורחים, כי יש לה היכולת 
לראות בפנמיות, מצד ריבוי הבינה שבה. וזה הוא גם העניין 
מרמז,  הוא  גופא  לזה  כי  זית,  השמן  ידי  על  נעשה  שהנס 

שהתוך של הזית הוא בעל משמעות גדולה.

שנכִתְּבְהָ  בּטְבֵתֵ,  ְמוֹנהָ  שבשׁ בה"ג  בשם  תק"פ  סי'  בש"ע  עי'   ***
ָה  ימָיִם". ְלֹשׁ ֶךְ בּעָוֹלםָ שׁ התַּוֹרהָ יוְנָיִת, "והְיָהָ חֹשׁ

 הגות ומחשבה
 •המשך•

 ישראל לסגולתו
 •המשך•

סגולת לימוד סדר נזיקין

רבבות אלפי ישראל לומדי הדף היומי החלו זה מכבר בלימוד סדר נזיקין, והנה בדרשות חתם סופר זיע"א, בדרוש לפרשת 
זכור )תקנ"ד( מבאר  את מאמר ריש לקיש שבת )לא ע"א( מאי דכתיב והיה אמונת עיתך חוסן ישועות וכו' ישועות זה סדר 
נזיקין שאם ח"ו נגזרו גזירות של נזיקין ופורענות על האדם מ"מ על ידי לימוד זה שאנו לומדים בסדרי הלכות נזיקין בזה אנו 
יוצאים ידי חובתינו וממילא באה ישועה לאדם ולעולם כולו ולזה רמזו חז"ל ישועות זה סדר נזיקין והיינו כדי להגיע לישועה 

ילמד סדר נזיקין ויפטר מכל צרה וצוקה נזק ומחלה. עד כאן דבריו

והדברים נאים לכל זמן ובפרט לזמנינו בו צריכים שמירה מעולה מבית ומחוץ, ושור המועד הם המחבלים ימ"ש אין להם 
שמירה אלא סכין. 

ואולי אפשר שגם זה היה בכלל גזירת "כתבו לכם על קרן השור אין לכם חלק באלוקי ישראל", שביארו המגלה עמוקות 
)לח.(  קמא  בבבא  שמבואר  שנגח,  שור  הלכות  כנגד  שכוונתם  ג(,  מאמר  כסלו  חודש  )מאמרי  יששכר  ובני  מקץ(  )פרשת 
שהסכימה המלכות עם כל התורה שהיא אמת מלבד דבר זה  שישראל שהזיק גוי פטור, וגוי שהזיק ישראל חייב עיי"ש, ולכמה 
פוסקים כל נזקי ממון בכלל זה. – ולדברי החתם סופר אפשר שזה מה שרצו היוונים להזיק לעם ישראל על ידי שיבטלו מהם 
את הלימוד בחלק הזה של התורה שבו אין לכם חלק, וממילא תהיו מופקרים לנזקים רח"ל, והקב"ה עמד לנו בעת צרותינו 

ומסרם בידינו כן יאבדו כל אויביך ה'.



12

בשורה טובה לציבור הרחב 
ארגון בעזרת השם והעומד בראשו, הרב 

ירון ראובן שליט"א
 שמחים להודיע לציבור הרחב על יסודו של 

בד"ץ 'בעזרת השם'
 בעיה"ק ירושלים ת"ו

בראשותו של הגאון האב"ד
הגר"א כחלון שליט"א

והדיינים הגאונים 
הגר"ש שרביט שליט"א 
והגר"צ דידי שליט"א.

 הבד"ץ עומד בנשיאותו והכוונתו של 
מרן הגאון הרב יעקב זמיר שליט"א 

חבר ביה"ד הגדול ירושלים.


