
מסכת ברכות
עם באור

"ברכי נפשי"

נכתב בחסדי השם יתברך מאתי
חיים כחלון מגיד שעור בישיבת מאור 

ישראל

נתניה 

איר תשפ"ד

בינ"ו עמ"י עש"ו



יוצא על ידיארגון בעזרת השם
www.BeEzratHaShem.org



מסכת� ברכות
החיתפ

3עם באור "ברכי נפשי"

פתיחה
“הללויה, אודה ה' בכל לבב, בסוד ישרים ועדה" )תהלים קיא, א(. 

"הודו לה' כי טוב כי לעולם חסדו" )שם קיח, א(. 

"מה אשיב לה' כל תגמולוהי עלי" )שם קטז, יב( על אשר זיכני לכתוב חיבור נוסף ביאור 
ופירוש על מסכת 'ברכות'. 

ברוך שהחיינו וקיימנו והגיענו לזמן הזה.

***

'ידים', שנקרא:  זה לא מכבר ה' אינה לידי זכות גדולה ועצומה לכתוב פירוש על מסכת 
"ידך עשוני ויכוננוני" )שם קיט, עג(, שעלה על שולחנם של מלכים, מאן מלכי – רבנן )גיטין דף 

סב ע"א(, שחיזקו ועודדו אותי להיות מוסיף והולך לבאר עוד משניות אחרות. 

ומכיון שראיתי שיש תועלת בדבר, שאברכים ובעלי בתים למדו את מסכת "ידים", שלא 
היתה מוכרת להם, וגם מזכים אחרים בפירוש זה, גמרתי אומר להתחיל ולבאר את המסכת 

הראשונה בסדר הש"ס - מסכת 'ברכות' שיש בה תשעה פרקים.  

***

מסכת 'ברכות' היא המקור להלכות הברכות שאנחנו מברכים בכל יום בכל מהלך חיינו, 
והידיעה של המקורות ההלכתיים והתלמודיים – היא העיקר בעסק התורה וכמו שאמרו 
רבותינו בהוריות )דף יד ע"א( סיני ועוקר הרים, סיני עדיף, דאמר מר: הכל צרכין למרי חטיא. 
'לפי שמשנה וברייתא סדורים לו מפי השמועה כנתינתן מסיני, דמשנא וברייתא אבוהון 

דהלכתא' )רש"י(.

***

שעות רבות של תלמוד תורה הושקעו בכתבת החיבור, ביום ובלילה, בעיקר בלילה, עד 
השעות הקטנות של הלילה, ליקוטי בתר ליקוטי, משנה אחר משנה בסבלנות רבה, כדי 
שהדברים יהיו ברורים ומאורים ובדרך קצרה כמאמר רבותינו )פסחים דף ג ע"ב( לעולם ישנה 

אדם לתלמידו בדרך קצרה. 

השתדלתי לבאר בשפה פשוטה השווה לכל נפש, הסתמכתי בעיקר על הפירוש של רבינו 
)ופעמים לצורך השלמת העניין בספרים וביאורים  יום טוב,  עובדיה מברטנורא, ופירוש התוספות 

נוספים שמצוינים בפירוש עצמו(.

וביקש שהרב  משניות  על  חיבור  זצ"ל  קנייבסקי  חיים  ר'  לגאון  אחד שהביא  על  מסופר 



מסכת� ברכות 4
החיתפ

עם באור "ברכי נפשי"

יאמר איזה חידוש, אמר לו הרב: "החידוש הכי גדול הוא להבין פשט במשנה" )קונטרס מנחת 
תודה – תורה עמוד לב(. 

בשינה  מקשיים  שסובל  זצ"ל  קנייבסקי  הגר"ח  בפני  שהתאונן  באחד  עובדא  הוה  ועוד 
ומכל מיני מחשבת שמפריעות לו אמר לו תלמד גמרא מסכת ברכות! )שם עמוד עד(.

***

קראתי לפירוש "ברכי נפשי" על שם הפסוק בתהלים "לדוד ברכי נפשי את ה' וכל קרבי 
את שם קדשו. ברכי נפשי את ה', ואל תשכחי את כל גמוליו" )תהילים קג, א - ב(, כדי להביע 
את גודל תודתי לה' יתברך, על שזיכה אותי לכתוב ביאור על מסכת 'ברכות'. עוד ירמוז 
גבריאל  אבי  בן  כחלון  חיים  'מאיתי  בגימטריא  עולים   )1268( נפשי'  ברכי  'פירוש  שתיבות 

ואמי ג'והרה ז"ל' )1267 וחסרון אחד בגימטריא לא הווה חסרון(.

***

לי  שמאפשרת  על  תחיה  כחלון  שולמית  הרבנית  היקרה  לאשתי  להודות  המקום  כאן 
כן ברצוני להודות לבני  והחיזוק. כמו  ולכל המשפחה היקרה על העידוד  וללמד,  ללמוד 
הרב אפרים כחלון על שיעץ לי ללמוד את מסכת 'ידים', ולכתוב לה ביאור, שבעקבות זה 

נכתב גם הפרוש על מסכת 'ברכות'. 

***

יתברך  כבודו  ולרומם  ולפאר  ליוצרנו  רוח  נחת  לעשות  הזה  והפירוש  החיבור  תכלית 
"חן  וימצא  ט(,  א,  )ויקרא  לה'"  ניחוח  "ריח  זה  שיהיה  רצון  ויהי  ולהאדירה.  תורה  ולהגדיל 
)תהלים פרק קמה  ג, ד(. וצא ולמד מה שכתב הרד"ק  )משלי  ושכל טוב בעיני אלוקים ואדם" 
פסוק י( "וחסידיך יברכוך" - כי כל לשון חסד הוא יתרון הדבר, והמתבוננים תמיד במעשי 

האל יתברך ויברכוהו תמיד בכל עת התבוננם, הם החסידים. ואמרו רז"ל )בבא קמא דף ל ע"א( 
'האי מאן דבעי למהוי חסידא לקיים מילי דברכות'. ע"כ. ובודאי שמי שעוסק בדיני ברכות 
במשנה בגמרא ובהלכה, הוא בכלל "חסידך יברכוכך" וזוכה להשפיע עליו ועל בני ביתו 

שפע ברכה והצלחה וכל טוב. דאין טוב אלא תורה )אבות פ"ו מ"ג(.

********



מסכת� ברכות
תכסמל המדקה

5עם באור "ברכי נפשי"

הקדמה למסכת
שנאמר:  המזון,  אכילת  אחר  לברך  התורה  מן  עשה  'מצות 
"ואכלת ושבעת וברכת את ה' אלוקיך" )דברים ח, י(. ואינו חייב 
מן התורה אלא אם כן שבע, שנאמר "ואכלת ושבעת וברכת". 

ומדברי סופרים אכל כזית מברך אחריו'. 

'ומדברי סופרים לברך על כל מאכל תחלה ואחר כך יהנה ממנו, 
ואפילו נתכוין לאכול או לשתות כל שהוא מברך ואחר כך יהנה, 
וכן אם הריח ריח טוב מברך ואחר כך יהנה ממנו, וכל הנהנה 
בלא ברכה מעל. וכן מדברי סופרים לברך אחר כל מה שיאכל 
וכל מה שישתה, והוא שישתה רביעית והוא שיאכל כזית. וכשם 
שמברכין על ההנייה כך מברכין על כל מצוה ומצוה ואחר כך 
יעשה אותה, וברכות רבות תקנו חכמים דרך שבח והודיה ודרך 
בקשה כדי לזכור את הבורא תמיד אף על פי שלא נהנה ולא 

עשה מצוה'. 

וברכות  הנייה,  ברכות  מינים,  כולן שלשה  הברכות  כל  נמצאו 
מצות, וברכות הודאה שהן דרך שבח והודיה ובקשה כדי לזכור 
את הבורא תמיד וליראה ממנו )הרמב"ם בהלכות ברכות פרק א הלכה 

א – ד(.





מסכת� ברכות
 אק רפ

7עם באור "ברכי נפשי"

פרק א 
משנה א: 

נִכְנָסִים  שֶׁהַכֹּהֲנִים  מִשָּׁעָה  בְּעַרְבִית?  שְׁמַע  אֶת  קוֹרִין  מֵאֵימָתַי 
רַבִּי  דִּבְרֵי  הָרִאשׁוֹנָה:  הָאַשְׁמוּרָה  סוֹף  עַד  בִּתְרוּמָתָן,  לֶאֱכֹל 
עַד  אוֹמֵר:  גַּמְלִיאֵל  רַבָּן  חֲצוֹת.  עַד  אוֹמְרִים:  וַחֲכָמִים  אֱלִיעֶזֶר. 
שֶׁיַּעֲלֶה עַמּוּד הַשָּׁחַר. מַעֲשֶׂה שֶׁבָּאוּ בָנָיו מִבֵּית הַמִּשְׁתֶּה. אָמְרוּ 
לוֹ: לֹא קָרִינוּ אֶת שְׁמַע. אָמַר לָהֶם: אִם לֹא עָלָה עַמּוּד הַשַּׁחַר – 
חַיָּבִין אַתֶּם לִקְרוֹת. וְלֹא זוֹ בִלְבַד: אֶלָּא כָּל מַה שֶׁאָמְרוּ חֲכָמִים 
חֲלָבִים  הֶקְטֵר  הַשָּׁחַר.  עַמּוּד  שֶׁיַּעֲלֶה  עַד  מִצְוָתָן   – חֲצוֹת"  "עַד 

משנה א:

 – בערבית"  שמע  את  קורין  "מאימתי 
מבררת המשנה, מאיזה זמן אפשר לקרוא 

את קריאת שמע של תפילת ערבית?

“משעה שהכהנים נכנסים לאכול בתרומתן" 
טמאים,  שהיו  לכהנים  שמותר  משעה   -
תרומה,  לאכול   - שימשן  והעריב  וטבלו 

בצאת הכוכבים. 

התנא רצה ללמד אותנו בדרך אגב, שכהנים 
עליה  להביא  שצריכים  בטומאה  שנטמאו 
הקריבו  לא  אם  גם  ומצורע,  זב  כגון  קרבן, 

קרבן, מותר להם לאכל תרומה.

רבי  דברי  הראשונה,  האשמורה  סוף  “עד 
שמותר  אומר  אליעזר  רבי   - אליעזר" 
לקרוא קריאת שמע של ערבית עד השליש 

הראשון של הלילה.

חכמים   - חצות"  עד  אומרים  "וחכמים 
אומרים, שאפשר לקרוא את קריאת שמע 

של ערבית, עד חצות.

עמוד  שיעלה  עד  אומר,  גמליאל  “רבן 
שאפשר  אומר  גמליאל  רבן   - השחר" 
עד  ערבית  של  שמע  קריאת  את  לקרוא 

שיעלה עמוד השחר.

“מעשה שבאו בניו מבית המשתה, אמרו לו, 
לא קרינו את שמע" - באחד הלילות חזרו 
בניו של רבן גמליאל מחתונה, והיה זה אחרי 
חצות, ואמרו לאביהם לא קראנו את קריאת 
הם  האם  אותו  ושאלו  ערבית,  של  שמע 
יכולים לקרוא קריאת שמע של ערבית מכיון 
שחכמים אומרים שמותר לקרוא עד חצות.

“אמר להם, אם לא עלה עמוד השחר חיבין 
גמליאל  רבן  להם  אמר   – לקרות"  אתם 
חייבים  השחר,  עמוד  עלה  לא  אם  לבניו, 

אתם לקרוא את קריאת שמע של ערבית.

זו בלבד, אלא כל מה שאמרו חכמים  “ולא 
'עד חצות', מצותן עד שיעלה עמוד השחר" 
- לא רק קריאת שמע מצוותה עד שיעלה 
עמוד השחר, אלא כל מצוה שאמרו חכמים 



מסכת� ברכות 8
 אק רפ

עם באור "ברכי נפשי"

לְיוֹם  הַנֶּאֱכָלִין  וְכָל  הַשָּׁחַר.  עַמּוּד  עַד שֶׁיַּעֲלֶה  מִצְוָתָן   – וְאֵבָרִים 
אָמְרוּ  לָמָּה  כֵּן,  אִם  הַשָּׁחַר.  עַמּוּד  שֶׁיַּעֲלֶה  עַד  מִצְוָתָן   – אֶחָד 

חֲכָמִים "עַד חֲצוֹת”? כְּדֵי לְהַרְחִיק אֶת הָאָדָם מִן הָעֲבֵרָה. 
משנה ב: 

מֵאֵימָתַי קוֹרִין אֶת שְׁמַע בְּשַׁחֲרִית? מִשֶּׁיַּכִּיר בֵּין תְּכֵלֶת לְלָבָן. רַבִּי 
וְגוֹמְרָהּ עַד הָנֵץ הַחַמָּה. רַבִּי  אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר: בֵּין תְּכֵלֶת לְכַרְתִי. 
יְהוֹשֻׁעַ אוֹמֵר: עַד שָׁלֹשׁ שָׁעוֹת, שֶׁכֵּן דֶּרֶךְ בְּנֵי מְלָכִים לַעֲמֹד בְּשָׁלֹשׁ 
שָׁעוֹת. הַקּוֹרֵא מִכָּאן וְאֵילָךְ – לֹא הִפְסִיד, כְּאָדָם הַקּוֹרֵא בַתּוֹרָה.

שמותר לעשותה 'עד חצות', מותר לעשות 
אותה עד שיעלה עמוד השחר. וכגון:

שיעלה  עד  מצותן  ואברים  חלבים  “הקטר 
של  חלבים  הקטרת   - השחר"  עמוד 
בן  של  התמיד  קרבן  של  ואברים  קרבנות, 
הערבים, אפשר להקטיר אותם עד שיעלה 

עמוד השחר.

“וכל הנאכלין ליום אחד, מצותן עד שיעלה 
שזמן  הקורבנות  כל  וכן   – השחר"  עמוד 
קורבנות  כגון:  ולילה,  יום  הוא  אכילתן 
ואשם, אפשר לאכול אותם  תודה, חטאת 

עד שיעלה עמוד השחר.

כדי  חצות?  עד  חכמים  אמרו  למה  כן,  "אם 
בכל   - העבירה".  מן  האדם  את  להרחיק 
מטרתם  חצות'  'עד  אמרו  שחכמים  מקום 
היתה להרחיק את האדם מן העבירה, לזרז 
אותו, שלא יחשוב שיש לו הרבה זמן לקיים 

את המצוה, ויתעכב, ויעבור זמן המצווה.

משנה ב:

“מאימתי קורין את שמע בשחרית"? – מאיזה 
זמן בבוקר אפשר לקרוא את קריאת שמע?

- אם עלה עמוד  בן תכלת ללבן"  “משיכיר 
השחר, ויש בעולם אור שיכולים באמצעותו 
לבין  תכלת  שבצבע  החוטים  בין  להבחין 
לקרוא  אפשר  שבציצית,  הלבנים  החוטים 

את קריאת שמע של שחרית.

"רבי אליעזר אומר, בין תכלת לכרתי" - רבי 
ויש  השחר,  עמוד  עלה  אם  אומר  אליעזר 
בעולם אור שאפשר להבדיל בן צבע תכלת 
לצבע ירוק, אפשר לקרוא את קריאת שמע 

של שחרית.

לסיים  צריך   - החמה"  הנץ  עד  "וגומרה, 
החמה',  'הנץ  זמן  עד  שמע  קריאת  את 
לזרוח  מתחילה  שהשמש  השעה  זאת 

בראשי ההרים.

שכן  שעות,  שלוש  עד  אומר  יהושע  “רבי 
דרך בני מלכים לעמוד בשלש שעות" - רבי 
יהושוע אומר שאפשר לקרוא את קריאת 
שמע של שחרית, עד סוף השעה השלישית 
של היום, כי בני מלכים מתעוררים בשעה 
נקרא  זה  עדין  ולכן  היום,  של  השלישית 

"ובקומך" )יבואר ע"פ המשנה הבאה(. 

כאדם  הפסיד,  לא  ואילך  מכאן  “הקורא 



מסכת� ברכות
 אק רפ

9עם באור "ברכי נפשי"

משנה ג: 

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים: בָּעֶרֶב כָּל אָדָם יַטּוּ וְיִקְרְאוּ, וּבַבֹּקֶר יַעַמְדוּ, 
אוֹמְרִים:  הִלֵּל  וּבֵית  ז(.  ו,  )דברים  וּבְקוּמֶךָ"  "וּבְשָׁכְבְּךָ  שֶׁנֶּאֱמַר: 
כֵּן,  אִם  )שם(  בַדֶּרֶךְ”  "וּבְלֶכְתְּךָ  כְדַרְכּוֹ, שֶׁנֶּאֱמַר:  קוֹרֵא  אָדָם  כָּל 
שׁוֹכְבִים,  אָדָם  שֶׁבְּנֵי  בְּשָׁעָה  וּבְקוּמֶך”  "וּבְשָׁכְבְּךָ  נֶאֱמַר  לָמָּה 
בָא  הָיִיתִי  אֲנִי  טַרְפוֹן:  רַבִּי  אָמַר  עוֹמְדִים.  אָדָם  שֶׁבְּנֵי  וּבְשָׁעָה 
מִפְּנֵי  בְעַצְמִי  וְסִכַּנְתִּי  בֵית שַׁמַּאי  כְּדִבְרֵי  לִקְרוֹת  וְהִטֵּיתִי  בַדֶּרֶךְ, 
דִּבְרֵי  עַל  בְּעַצְמְךָ, שֶׁעָבַרְתָּ  לָחֹב  הָיִיתָ  כְּדַי  לוֹ:  אָמְרוּ  הַלִּסְטִים. 

בֵית הִלֵּל.

השלישית  השעה  לאחר  בתורה"  הקורא 
מתחילת היום עדין האדם יכול לקרוא את 
ולאחריה,  לפניה  ברכות  עם  שמע  קריאת 
והשכר שלו הוא כמו אדם שקורא בתורה.

 משנה ג:

יטו  אדם  כל  בערב  אומרים,  שמאי  “בית 
"ובשכבך  שנאמר  יעמדו,  ובבקר  ויקראו, 
- התלמדים של שמאי הנקראים  ובקומך" 
שמע  קריאת  שאת  אומרים  שמאי',  'בית 
שוכבים  כאשר  לקרוא  צריך  ערבית,  של 
שחרית,  של  שמע  קריאת  ואת  הצד,  על 
שכתוב  כמו  בעמידה,  לקרוא  צריך 

"בשכבך ובקומך".

כדרכו,  קורא  אדם  כל  אומרים,  הלל  "ובית 
של  התלמדים   - בדרך"  "ובלכתך  שנאמר 
הלל הנקראים 'בית הלל', אומרים שאפשר 
שחרית  של  שמע  קריאת  את  לקרוא 
שרוצים,  איך  ערבית,  של  שמע  וקריאת 
ובהליכה,  בשכיבה  בישיבה,  בעמידה, 

שנאמר "ובלכתך בדרך".

ובקומך"?  "בשכבך  נאמר  למה  כן,  “אם 
שבני  ובשעה  שוכבים,  אדם  שבני  בשעה 
מסבירים  הלל  בית   - עומדים"  אדם 
ללמד  ובקומך"  "בשכבך  כתבה  שהתורה 
אותנו מתי צריך לקרוא את קריאת שמע. 
לישון.  הולכים  אדם  שבני  בזמן   - בלילה 

ובבוקר - בזמן שבני אדם מתעוררים.

בדרך,  בא  הייתי  אני  טרפון,  רבי  “אמר 
וסכנתי  שמאי,  בית  כדברי  לקרות  והטיתי 
טרפון  רבי  אמר   – הליסטים"  מפני  בעצמי 
וקראתי  בלילה,  בדרך  הלכתי  אחת  פעם 
על  בשכיבה  ערבית  של  שמע  קריאת  את 
והסתכנתי  שמאי,  בית  שאמרו  כמו  הצד, 

כי היו שם שודדים.

"אמרו לו, כדי היית לחוב בעצמך, שעברת 
לרבי  החכמים  אמרו   – הלל"  בית  דברי  על 
שעברת  בגלל  להיהרג,  היית  ראוי  טרפון, 
היית  נהרג,  היית  ואם  הלל,  בית  דברי  על 

מתחייב בנפשך.



מסכת� ברכות 10
 אק רפ

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ד: 

בַּשַּׁחַר מְבָרֵךְ שְׁתַּיִם לְפָנֶיהָ וְאַחַת לְאַחֲרֶיהָ, וּבָעֶרֶב שְׁתַּיִם לְפָנֶיהָ 
וּשְׁתַּיִם לְאַחֲרֶיהָ, אַחַת אֲרֻכָּה וְאַחַת קְצָרָה. מָקוֹם שֶׁאָמְרוּ לְהַאֲרִיךְ 
– אֵינוֹ רַשַּׁאי לְקַצֵּר. לְקַצֵּר – אֵינוֹ רַשַּׁאי לְהַאֲרִיךְ. לַחְתֹּם – אֵינוֹ 

רַשַּׁאי שֶׁלֹּא לַחְתֹּם. וְשֶׁלֹּא לַחְתֹּם – אֵינוֹ רַשַּׁאי לַחְתֹּם.

משנה ה: 

מַזְכִּירִין יְצִיאַת מִצְרַיִם בַּלֵּילוֹת. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה: הֲרֵי 
אֲנִי כְּבֶן שִׁבְעִים שָׁנָה, וְלֹא זָכִיתִי שֶׁתֵּאָמֵר יְצִיאַת מִצְרַיִם בַּלֵּילוֹת, 

משנה ד:

"בשחר מברך שתים לפניה ואחת לאחריה" 
שתי  מברך  שחרית,  של  שמע  בקריאת   -
אור",  "יוצר   - שמע  קריאת  לפני  ברכות 
קריאת  אחרי  אחת  וברכה  עולם".  "אהבת 

שמע - "אמת ויציב”.

 - לאחריה"  ושתים  לפניה  שתים  "ובערב 
שתי  מברכים  ערבית,  של  שמע  בקריאת 
ברכות לפני קריאת שמע "מעריב ערבים", 
"אהבת עולם". ושתי ברכות אחרי קריאת 

שמע "אמת ואמונה", "השכיבנו”.

"אחת ארוכה ואחת קצרה" - שתי הברכות 
שחרית.  של  שמע  קריאת  לפני  שמברך 
אור",  "יוצר  ברכת  והיא  ארוכה  היא  אחת 
ואחת  בברוך.  וחותמת  בברוך  שפותחת 
קצרה והיא ברכת "אהבת עולם", שחותמת 
בקריאת  וכן  בברוך.  פותחת  ולא  בברוך 
שמע של ערבית, ברכה אחת ארוכה והיא 
בברוך  שפותחת  ערבים",  "מעריב  ברכת 
והיא  קצרה  אחת  וברכה  בברוך,  וחותמת 
ברכת "אהבת עולם" שחותמת בברוך ולא 

פותחת בברוך.

"מקום שאמרו להאריך, אינו רשאי לקצר" 
כלומר   - להאריך  אמרו  שחכמים  ברכה   -
לפתוח בברוך ולחתום בברוך, אסור לקצר 

ורק לחתום בברוך.

ברכה   - להאריך"  רשאי  אינו  “לקצר 
רק  שצריך  כלומר   – לקצר  אמרו  שחכמים 

לחתום בברוך, אסור לפתוח בברוך.

ברכה   - לחתום"  שלא  רשאי  אינו  “לחתום 
בברוך,  בה  לחתום  שצריך  אמרו  שחכמים 

אסור שלא לחתום בה בברוך.

“ ושלא לחתום, אינו רשאי לחתום" - ברכה, 
בברוך,  בה  חותמים  שלא  אמרו  שחכמים 

אסור לחתום בה בברוך.

משנה ה:

“מזכירין יציאת מצרים בלילות" - בקריאת 
ציצית,  פרשת  אומרים  ערבית,  של  שמע 

כיון שמוזכר שם "יציאת מצרים".

כבן  אני  הרי  עזריה,  בן  אלעזר  רבי  “אמר 
יציאת  שתאמר  זכיתי  ולא  שנה,  שבעים 
מצרים בלילות" – אמר רבי אלעזר בן עזריה 



מסכת� ברכות
ק ב רפ

11עם באור "ברכי נפשי"

עַד שֶׁדְּרָשָׁהּ בֶּן זוֹמָא, שֶׁנֶּאֱמַר: "לְמַעַן תִּזְכֹּר אֶת יוֹם צֵאתְךָ מֵאֶרֶץ 
מִצְרַיִם כֹּל יְמֵי חַיֶּיךָ". )דברים טז, ג( "יְמֵי חַיֶּיךָ" – הַיָּמִים, "כֹּל יְמֵי 
חַיֶּיךָ" – הַלֵּילוֹת. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים: "יְמֵי חַיֶּיךָ" – הָעוֹלָם הַזֶּה, “כֹּל 

יְמֵי חַיֶּיךָ" – לְהָבִיא לִימוֹת הַמָּשִׁיחַ.

פרק ב 
משנה א: 

הָיָה קוֹרֵא בַתּוֹרָה, וְהִגִּיעַ זְמַן הַמִּקְרָא: אִם כִּוֵּן לִבּוֹ – יָצָא, וְאִם 
לָאו – לֹא יָצָא. בַּפְּרָקִים – שׁוֹאֵל מִפְּנֵי הַכָּבוֹד וּמֵשִׁיב, וּבָאֶמְצַע – 

נראה אני כמו בן שבעים שנה, ולא הצלחתי 
את  להזכיר  שצריך  החכמים  את  לשכנע 
יצאת מצרים בלילה. ]ביום שמינו את רבי 
אלעזר בן עזריה לנשיא נעשה לו נס והזקן 
להיות  וראוי  זקן  שיראה  כדי  הלבין,  שלו 

נשיא, והיה נראה כבן שבעים שנה[.

"עד שדרשה בן זומא, שנאמר "למען תזכור 
את יום צאתך מארץ מצרים כל ימי חייך". 
 - חייך"  ימי  "כל  הימים.   - חייך"  "ימי  )שם( 

בן  אלעזר  רבי  את  שמינו  ביום   - הלילות" 
עזריה לנשיא, דרש חכם ששמו בן זומא את 
הפסוק "למען תזכור את יום צאתך מארץ 

מצרים כל ימי חייך", שמהמילים "ימי חייך" 
מצרים  יציאת  את  להזכיר  שצריך  לומדים 
לומדים  חייך"  ימי  "כל  ומהמילים  ביום. 

שצריך להזכיר את יציאת מצרים בלילה.

“וחכמים אומרים, "ימי חייך" - העולם הזה. 
המשיח"  לימות  להביא   - חייך"  ימי  "כל 
אמרו,  זומא  בן  על  שחלקו  חכמים   -
שצריך  לומדים  חייך"  "ימי  שמהמילים 
הזה.  בעולם  מצרים  יציאת  את  להזכיר 
ומהמילים "כל ימי חייך" לומדים שגם בימי 

המשיח צריך להזכיר את יציאת מצרים.

פרק ב

משנה א:

זמן המקרא, אם  והגיע  “היה קורא בתורה, 
אדם   - יצא"  לא  לאו  ואם  יצא,  ליבו  כוון 
"קריאת  פרשת  את  בתורה  קורא  שהיה 
שמע" ותוך כדי קריאתו הגיע זמן "קריאת 
חובת  ידי  לצאת  בליבו  כוון  אם  שמע", 

"קריאת שמע", יצא ידי חובה. ואם לא כוון 
בליבו לצאת ידי חובת "קריאת שמע", לא 

יצא ידי חובה.

 - ומשיב"  הכבוד  מפני  שואל  “בפרקים 
אפשר  שמע,  קריאת  את  קוראים  כאשר 



מסכת� ברכות 12
ק ב רפ

עם באור "ברכי נפשי"

שׁוֹאֵל מִפְּנֵי הַיִּרְאָה וּמֵשִׁיב, דִּבְרֵי רַבִּי מֵאִיר. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר: 
בָּאֶמְצַע – שׁוֹאֵל מִפְּנֵי הַיִּרְאָה, וּמֵשִׁיב מִפְּנֵי הַכָּבוֹד. בַּפְּרָקִים – 

שׁוֹאֵל מִפְּנֵי הַכָּבוֹד, וּמֵשִׁיב שָׁלוֹם לְכָל אָדָם.

משנה ב: 

שְׁנִיָּה  בֵּין  לִשְׁנִיָּה,  רִאשׁוֹנָה  בְּרָכָה  בֵּין  הַפְּרָקִים":  "בֵּין  הֵן  אֵלּוּ 
"וְהָיָה אִם שָׁמֹעַ"  בֵּין  לִ"וְהָיָה אִם שָׁמֹעַ",  "שְמַע"  וּבֵין  לִ"שְׁמַע", 
בֵּין  אוֹמֵר:  יְהוּדָה  רַבִּי  וְיַצִּיב".  לֶ"אֱמֶת  "וַיֹּאמֶר"  בֵּין  ל"וַיֹּאמֶר", 
"וַיֹּאמֶר" לֶ"אֱמֶת וְיַצִּיב" – לֹא יַפְסִיק. אָמַר רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ בֶּן קָרְחָה: 

בין פרק לפרק לשאול לשלומם של אנשים 
וגם  רבו,  או  אביו  כגון  בכבודם,  שחייבים 

יכול לענות להם אם שאלו לשלומו.

ומשיב, דברי  “ובאמצע שואל מפני היראה 
לשאול  מותר  הפרק  באמצע   - מאיר"  רבי 
רק בשלומו של אדם, שיש חשש שאם לא 
גם  לו  ומותר  אותו,  יהרוג  לשלומו,  ישאל 

לענות לו שלום, אלו דברי רבי מאיר.

מפני  שואל  באמצע  אומר,  יהודה  “רבי 
היראה, ומשיב מפני הכבוד, בפרקים שואל 
מפני הכבוד, ומשיב שלום לכל אדם" - רבי 
רק  שואלים  הפרק  באמצע  אומר:  יהודה 
לא  שאם  חשש  שיש  אדם  של  בשלומו 
שלום  ועונים  אתו,  יהרוג  לשלמו,  ישאל 
לפרק  פרק  ובין  בכבודו.  שחייבים  לאדם 
שואלים בשלומו של אדם שחייב בכבודו, 

ועונים שלום לכל אדם.

משנה ב:

ראשונה  ברכה  בין  הפרקים',  'בין  הן  "אלו 
"שמע"  בין  ל"שמע",  שניה  בין  לשניה, 

שמוע"  אם  "והיה  בין  שמוע",  אם  ל"והיה 
רבי  ויציב".  "לאמת  "ויאמר"  בין  ל"ויאמר", 
יהודה אומר בין "ויאמר" ל"אמת ויציב" לא 
'בין  נקראים  הללו  המקומות  כל   – יפסיק" 
ל"אהבת  אור"  "יוצר  ברכת  בין  הפרקים': 
בין  ל"שמע",  עולם"  "אהבת  בין  עולם", 
"שמע" ל"והיה", בין "והיה" ל"ויאמר", בין 
אומר,  יהודה  רבי  ויציב".  ל"אמת  "ויאמר" 
יפסיק,  לא  ויציב"  ל"אמת  "ויאמר"  בין 
י(,  י,  )ירמיה  אמת"  אלוקים  "וה'  כתוב  כי 
"אלוקים"  תיבת  בין  האדם  יפסיק  לא  לכן 
ההלכה  נפסקה  וכך  "אמת",  לתיבת 
"ה'  בין  להפסיק  שלא  יהודה  רבי  כדעת 

אלוקיכם" ל"אמת".

קדמה  למה  קרחה,  בן  יהושע  רבי  "אמר 
שיקבל  כדי  שמוע"?,  אם  ל"והיה  "שמע" 
כך  ואחר  תחילה,  שמים  מלכות  עול  עליו 
יהושע  רבי   - ומצוות  עול תורה  יקבל עליו 
מסביר מדוע פרשת "שמע ישראל" קודמת 
לפרשת "והיה אם שמוע"?: כיון שבקריאת 
עול  עלינו  מקבלים  אנו  ישראל"  "שמע 



מסכת� ברכות
ק ב רפ

13עם באור "ברכי נפשי"

לָמָּה קָדְמָה "שְׁמַע" לִ"וְהָיָה אִם שָׁמֹעַ"? אֶלָּא כְדֵי שֶׁיְּקַבֵּל עָלָיו עֹל 
מַלְכוּת שָׁמַיִם תְּחִלָּה, וְאַחַר כַּךְ יְקַבֵּל עָלָיו עֹל מִצְוֹת. "וְהָיָה אִם 
שָׁמֹעַ" לְ"וַיֹּאמֶר"? שֶׁ"וְהָיָה אִם שָׁמֹעַ" נוֹהֵג בַּיּוֹם וּבַלַּילָה, “וַיֹּאמֶר" 

אֵינוֹ נוֹהֵג אֶלָּא בַיּוֹם.
משנה ג: 

הַקּוֹרֵא אֶת שְׁמַע וְלֹא הִשְׁמִיעַ לְאָזְנוֹ – יָצָא. רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר: לֹא 
רַבִּי  יָצָא.  אוֹמֵר:  יוֹסֵי  רַבִּי  בְּאוֹתִיּוֹתֶיהָ:  דִּקְדֵּק  וְלֹא  קָרָא  יָצָא. 
יְהוּדָה אוֹמֵר: לֹא יָצָא. הַקּוֹרֵא לְמַפְרֵעַ – לֹא יָצָא. קָרָא וְטָעָה – 

יַחֲזֹר לִמְקוֹם שֶׁטָּעָה.

"והיה אם שמוע"  ובפרשת  מלכות שמים, 
אנו מקבלים עלינו עול מצוות, והאדם צריך 
לקבל עליו קודם עול מלכות שמים, ואחר 

כך עול מצוות. 

אם  ש"והיה  ל"ויאמר"?,  שמוע"  אם  "והיה 
שמוע" נוהג ביום ובלילה, "ויאמר" אינו נוהג 
אלא ביום בלבד" – ומדוע פרשת "והיה אם 
מכיון  "ויאמר"?:  לפרשת  קודמת  שמוע" 
ובלילה,  ביום  נוהג  שמוע"  אם  ש"והיה 
בניכם"  את  אותם  "ולמדתם  בה  כתוב  כי 
ביום  גם  נוהג  תורה  ותלמוד  יט(,  יא,  )דברים 

וגם בלילה, ואילו "ויאמר" נוהג רק ביום, כי 
יש בה את מצוות ציצית, שנוהגת רק ביום.

משנה ג:

“הקורא את שמע ולא השמיע לאזנו, יצא" 
- אדם שקרא את קריאת שמע ולא השמיע 

לאזניו, יצא ידי חובה.

יוסי אומר,  - רבי  יצא"  יוסי אומר לא  “רבי 
שלא יצא ידי חובה, כי כתוב "שמע" והכוונה 

השמע לאוזניך מה שאתה אומר בפיך.

“קרא ולא דקדק באותיותיה, רבי יוסי אומר 
- מי שקרא קריאת שמע ולא דקדק  יצא" 
לבטא את כל האותיות שבה, כגון שיש שתי 
באותה  מתחילה  השניה  שהמילה  מילים 
הראשונה,  המילה  מסתימת  שבה  האות 
וכגון "על - לבבך", "עשב - בשדך", והאדם 
הדין  ביניהם,  רווח  ליתן  לדקדק  בלי  קורא 

הוא שיצא ידי חובה.

יהודה  רבי   - יצא"  לא  אומר  יהודה  “רבי 
דקדק  ולא  שמע  קריאת  שקרא  מי  אומר 

באותיותיה, לא יצא ידי חובה.

את  שקרא  מי   - יצא"  לא  למפרע  “הקורא 
הוא  הדין  להתחלה  מהסוף  שמע  קריאת 
"והיו   - שכתוב  כיון  חובה,  ידי  יצא  שלא 
יהיו,  בהוייתן  והכונה  ו(  ו,  )דברים  הדברים" 
כלומר, צריך לקרוא את קריאת שמע כפי 

שהיא כתובה בתורה.

אדם   - שטעה"  למקום  יחזור  וטעה,  “קרא 
מאותו  ולקרוא  לחזור  צריך  וטעה,  שקרא 

מקום שטעה.



מסכת� ברכות 14
ק ב רפ

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ד: 

הָאֻמָּנִין קוֹרִין בְּרֹאשׁ הָאִילָן אוֹ בְּרֹאשׁ הַנִּדְבָּךְ, מַה שֶּׁאֵינָן רַשָּׁאִין 
לַעֲשׂוֹת כֵּן בִּתְפִלָּה.

משנה ה: 

חָתָן פָּטוּר מִקְּרִיאַת שְׁמַע בַּלַּיְלָה הָרִאשׁוֹן עַד מוֹצָאֵי שַׁבָּת, אִם 
בַּלַּיְלָה הָרִאשׁוֹן  גַּמְלִיאֵל שֶׁקָּרָא  בְּרַבָּן  לֹא עָשָׂה מַעֲשֶׂה. מַעֲשֶׂה 
פָּטוּר  שֶׁחָתָן  רַבֵּנוּ,  לִמַּדְתָּנוּ,  לֹא  תַּלְמִידָיו:  לוֹ  אָמְרוּ  שֶׁנָּשָׂא. 
לָכֶם  שׁוֹמֵעַ  אֵינִי  לָהֶם:  אָמַר  הָרִאשׁוֹן?  בַּלַּיְלָה  שְׁמַע  מִקְּרִיאַת 

לְבַטֵּל מִמֶּנִּי מַלְכוּת שָׁמַיִם אֲפִלּוּ שָׁעָה אֶחָת.

משנה ד:

בראש  או  האילן  בראש  קורין  “האמנין 
או  עצים,  על  שעובדים  פועלים   - הנדבך" 
פועלי בנין שעומדים על שורה של אבנים, 
במקומם,  שמע  קריאת  את  לקרוא  יכולים 

ולא צריכים לרדת מהעץ או מן הבנין. 

בתפילה"  כן  לעשות  רשאין  שאינן  "מה 
תפילת  להתפלל  צריכים  הם  אם  אך   –
או  מהעץ  לרדת  חייבים  עשרה",  "שמונה 

מן הבנין ולהתפלל.

משנה ה:

הראשון  בלילה  שמע  מקריאת  פטור  "חתן 
 - מעשה"  עשה  לא  אם  שבת,  מוצאי  עד 
שמע,  מקריאת  פטור  בתולה  שנושא  חתן 
אשתו  אם  במחשבתו  טרוד  שהוא  כיון 
בתולה או לא בתולה. ועד מוצאי שבת הוא 
פטור, אם לא בעל בעילת מצווה. וההסבר 
היו  המשנה  שבתקופת  משום  הוא  לכך 
ימצא  שאם  כדי  רביעי  ביום  מתחתנים 

שאשתו לא בתולה, יוכל ללכת לבית הדין 
מצא  שלא  ולטעון  חמישי(,  )ביום  למחרת 
בתולים. ואמרו חכמים שעד ארבעה לילות 
או  בתולה  אשתו  אם  בחשבה  טרוד  אדם 
לא בתולה, לכן עד מוצאי שבת )שזה ארבעה 
אך  שמע,  מקריאת  פטור  רביעי(  מיום  לילות 

בעל  לא  אם  אפילו  חייב  הוא  מכן  לאחר 
בעילת מצווה.

בלילה  שקרא  גמליאל  ברבן  "מעשה 
לא  תלמידיו,  לו  אמרו  שנשא.  הראשון 
למדתנו, רבינו, שחתן פטור מקריאת שמע 
בלילה הראשון? אמר להם איני שומע לכם 
שעה  אפילו  שמים  מלכות  ממני  לבטל 
גמליאל  רבן  על  מספרת  המשנה   - אחת" 
קריאת  שקרא  הסנהדרין,  נשיא  שהיה 
שאלו  שהתחתן.  הראשון  בלילה  שמע 
אותו תלמידיו: וכי לא לימדת אותנו רבינו 
בלילה  שמע  מקריאת  פטור  שחתן  הלכה 
הראשון? ומדוע קראת קריאת שמע? ענה 
ממני  לבטל  יכול  אינני  גמליאל,  רבן  להם 
קבלת עול מלכות שמים אפילו שעה אחת.



מסכת� ברכות
ק ב רפ

15עם באור "ברכי נפשי"

משנה ו: 

לֹא  תַּלְמִידָיו:  לוֹ  אָמְרוּ  אִשְׁתּוֹ.  שֶׁמֵּתָה  הָרִאשׁוֹן  לַיְלָה  רָחַץ 
לִמַּדְתָּנוּ, רַבֵּנוּ, שֶׁאָבֵל אָסוּר לִרְחֹץ? אָמַר לָהֶם: אֵינִי כִּשְׁאָר כָּל 

אָדָם, אִסְטְנִיס אֲנִי.

משנה ז: 

וּכְשֶׁמֵּת טָבִי עַבְדּוֹ – קִבֵּל עָלָיו תַּנְחוּמִין. אָמְרוּ לוֹ תַּלְמִידָיו: לֹא 
לִמַּדְתָּנוּ, רַבֵּנוּ, שֶׁאֵין מְקַבְּלִין תַּנְחוּמִין עַל הָעֲבָדִים? אָמַר לָהֶם: 

אֵין טָבִי עַבְדִּי כִּשְׁאָר כָּל הָעֲבָדִים, כָּשֵׁר הָיָה.

משנה ח: 

חָתָן, אִם רָצָה לִקְרוֹת קְרִיאַת שְׁמַע לַיְלָה הָרִאשׁוֹן – קוֹרֵא. רַבָּן 

משנה ו:

"רחץ לילה הראשון שמתה אשתו" - מעשה 
גמליאל  רבן  על  המשנה  מספרת  נוסף 
הראשון  בלילה  חמים  במים  שהתרחץ 

שמתה אשתו.

אמרו לו תלמדיו, לא למדתנו, רבינו, שאבל 
כל  כשאר  איני  להם,  אמר  לרחוץ?  אסור 
אדם, אסטניס אני" - שאלו אותו תלמידיו: 
שאבל  הלכה  רבינו  אותנו  לימדת  לא  וכי 
ענה  התרחצת?  ומדוע  להתרחץ?  לו  אסור 
להם רבן גמליאל 'אסטניס אני' - אני מצונן, 
ורחיצה  בריאות,  לצורך  היא  והרחיצה 
שכזאת לא אסרו חכמים, וכל מה שאסרו 
לרחיצה  הכונה  לרחוץ  לאבל  חכמים 

של תענוג.

משנה ז:

 – קיבל עליו תנחומין"  “וכשמת טבי עבדו, 
ומעשה נוסף מספרת המשנה, כשמת טבי 

לנחם  אנשים  באו  גמליאל,  רבן  של  העבד 
את רבן גמליאל, והוא קיבל את התנחומים.

אמרו לו תלמידיו, לא למדתנו, רבינו, שאין 
להם,  אמר  העבדים?  על  תנחומין  מקבלין 
אין טבי עבדי כשאר כל העבדים כשר היה" 
– שאלו אותו תלמידיו: והרי לימדת אותנו 
שלא מקבלים תנחומים על עבדים, ומדוע 
שלך?  העבד  טבי  על  תנחומים  קיבלת 
שונה  עבדי  טבי  גמליאל,  רבן  להם  ענה 
רשעים,  כלל  בדרך  שהם  עבדים,  משאר 
לקבל  הראוי  מן  ולכן  כשר,  עבד  היה  טבי 

עליו תנחומים.

משנה ח:

לילה  שמע  קריאת  לקרות  רצה  אם  “חתן 
שאין  אומרים  חכמים   - קורא"  הראשון, 
בלילה  שמע  קריאת  לקרוא  לחתן  איסור 
רוצה  החתן  ואם  אשה,  שנשא  הראשון 

לקרוא קריאת שמע, יכול לקרוא.



מסכת� ברכות 16
ק ג רפ

עם באור "ברכי נפשי"

שִׁמְעוֹן בֶּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר: לֹא כָּל הָרוֹצֶה לִטֹּל אֶת הַשֵּׁם – יִטֹּל.

פרק ג 
משנה א: 

וּמִן  הַתְּפִלָּה(  )וּמִן  שְׁמַע,  מִקְּרִיאַת  פָּטוּר  לְפָנָיו,  מוּטָל  שֶׁמֵּתוֹ  מִי 
שֶׁלִּפְנֵי  אֶת  חִלּוּפֵיהֶן,  וְחִלּוּפֵי  וְחִלּוּפֵיהֶן  הַמִּטָּה  נוֹשְׂאֵי  הַתְּפִלִּין. 
פְּטוּרִין,   – בָּהֶן  צֹרֶךְ  שֶׁלַּמִּטָּה  אֶת  הַמִּטָּה:  שֶׁלְּאַחַר  וְאֶת  הַמִּטָּה 
וְאֶת שֶׁאֵין לַמִּטָּה צֹרֶךְ בָּהֶן – חַיָּבִין. אֵלּוּ וָאֵלּוּ פְּטוּרִין מִן הַתְּפִלָּה.

משנה ב: 

קָבְרוּ אֶת הַמֵּת וְחָזְרוּ: אִם יְכוֹלִין לְהַתְחִיל וְלִגְמֹר עַד שֶׁלֹּא יַגִּיעוּ 
בַּשּׁוּרָה:  הָעוֹמְדִים  יַתְחִילוּ.  לֹא   – לָאו  וְאִם  יַתְחִילוּ,   – לַשּׁוּרָה 

“רבן שמעון בן גמליאל אומר, לא כל הרוצה 
בן  שמעון  ורבן   - יטול"  השם  את  לטול 
גמליאל אומר רק חתן שמוחזק שהוא חכם 
שראינו  במעשה  גמליאל  רבן  ]כמו  ופרוש 

"קריאת  את  לקרוא  יכול  ה([,  )משנה  לעיל 
שמע" בלילה הראשון שנשא אשה. 

קורא  וחתן  חכמים  כדעת  נפסקה  ההלכה: 
קריאת שמע בלילה הראשון שנושא אשה.

פרק ג

משנה א:

"מי שמתו מוטל לפניו, פטור מקריאת שמע 
ומן התפלין" - אדם שמת לו אחד משבעה 
]אביו,  עליהם  להתאבל  שחייב  קרובים 
אימו, בנו, בתו, אחיו, אחותו, אשתו[, פטור 
מקריאת שמע, ולא מניח תפלין, כיון שהוא 

טרוד בקבורתם.

“נושאי המיטה וחלופיהן וחילופי חלופיהן, 
המיטה.  שלאחר  ואת  המיטה  שלפני  את 
את שלמיטה צורך בהן - פטורין, ואת שאין 
- כל מי שמרים  - חיבין"  למיטה צורך בהן 

את הארון של המת פטור מקריאת שמע, 
אך מי שרק מלווה את המת, ולא מרים את 

ארון המת, חייב לקרוא קריאת שמע. 

"אלו ואלו פטורין מן התפילה" – גם נושאי 
מתפילת  פטורים  המלווים  וגם  המיטה 

"שמונה עשרה".

משנה ב:

להתחיל  יכולין  אם  וחזרו,  המת  את  "קברו 
ולגמור עד שלא יגיעו לשורה, יתחילו, ואם 
לאו לא יתחילו" - אחרי שקוברים את המת, 



מסכת� ברכות
ק ג רפ

17עם באור "ברכי נפשי"

הַפְּנִימִים – פְּטוּרִין, וְהַחִיצוֹנִים – חַיָּבִין.

משנה ג: 

נָשִׁים וַעֲבָדִים וּקְטַנִּים, פְּטוּרִין מִקְּרִיאַת שְׁמַע וּמִן הַתְּפִלִּין, וְחַיָּבִין 
בַּתְּפִלָּה וּבַמְּזוּזָה וּבְבִרְכַּת הַמָּזוֹן.

נוהגים לעשות שורה של אנשים שמנחמים 
דנה  המשנה  הקבורה.  לאחר  האבלים  את 
המת,  ארון  את  שנשאו  אנשים  באותם 
שמע.  מקריאת  פטורים  עכשיו  עד  והיו 
לקרוא  יכולים  הם  אם  מהקבורה  בחזרתם 
את הפסוק הראשון של קריאת שמע לפני 
שיגיעו לשורה של המנחמים – יקראו. ואם 
לקרוא  יספיקו  ולא  לקבר  קרובה  השורה 
 - שמע  קריאת  של  הראשון  הפסוק  את 

לא יקראו.

פטורין  הפנימים  בשורה,  "העומדים 
האבלים  של  הקרובים   - חיבין"  והחיצונים 
שעומדים בשורה הקדמית, וצריכים לנחם 
את האבלים - פטורים מקריאת שמע. אבל 
שאר החברים והמלוים, שעומדים בשורה 
את  לקרוא  חייבים   - 'החיצונית'  השניה 

קריאת שמע.

משנה ג:

מקריאת  פטורין  וקטנים  ועבדים  “נשים 
עבדים  נשים,   – התפלין"  ומן  שמע 
שמע  מקריאת  פטורים  קטנים,  וילדים 

וממצות תפילין.

וממצות  שמע  מקריאת  פטורות  נשים 
תפילין, מפני שאלו "מצוות שהזמן גרמא", 
מצוות  הן  בזמן,  שתלויות  מצוות   - כלומר 

לעשות  צריך  שלהם,  הזמן  מגיע  שכאשר 
גרמא",  ש"הזמן  עשה  מצות  וכל  אותם. 

נשים פטורות.

ומתפילין  שמע  מקריאת  פטורים  עבדים 
כנענים  עבדים  השוותה  שהתורה  מפני 
שהזמן  עשה  מצוות  כל  ולכן  לנשים, 
עבדים  גם  פטורות,  שנשים  גרמא, 

כנענים פטורים.

שמע,  מקריאת  פטורים  קטנים  ילדים 
פטור,  חינוך  לגיל  שהגיע  קטן  ואפילו 
לחנכו,  אביו  על  הטילו  לא  שחכמים  מפני 
אצל  מצוי  הקטן  הילד  תמיד  שלא  כיון 
תפילין  ממצות  גם  פטורים  וילדים  אביו. 
נקי,  גוף  צריכה  תפילין  שמצוות  מפני 
שלא  עצמו  על  לשמור  יכול  לא  קטן  וילד 

יפיח בהם.

המזון"  ובברכת  ובמזוזה  בתפילה  "וחיבין 
להתפלל,  חייבים  וקטנים  עבדים  נשים, 
לשים מזוזה בביתם, ולברך את ברכת המזון.

תחנונים  היא  שתפילה  כיון   - בתפילה 
וחכמים תיקנו אותה גם לנשים ולקטנים. 

במזוזה - כיון שמזוזה עשויה לשמירה, וכל 
אדם זקוק לשמירה.

לברך  הם  חייבים   – המזון  ובברכת 
ברכת המזון.



מסכת� ברכות 18
ק ג רפ

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ד: 

לְאַחֲרֶיהָ.  וְלֹא  לְפָנֶיהָ  לֹא  מְבָרֵךְ  וְאֵינוֹ  בְּלִבּוֹ,  מְהַרְהֵר  קֶרִי  בַּעַל 
וְעַל הַמָּזוֹן, מְבָרֵךְ לְאַחֲרָיו, וְאֵינוֹ מְבָרֵךְ לְפָנָיו. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, 

מְבָרֵךְ לִפְנֵיהֶם וּלְאַחֲרֵיהֶם.

משנה ה: 

הָיָה עוֹמֵד בַּתְּפִלָּה, וְנִזְכַּר שֶׁהוּא בַעַל קֶרִי: לֹא יַפְסִיק, אֶלָּא יְקַצֵּר. 
תָנֵץ  עַד שֶׁלֹּא  וְלִקְרוֹת  וּלְהִתְכַּסּוֹת  לַעֲלוֹת  יָכוֹל  אִם  לִטְבֹּל:  יָרַד 
וְיִקְרָא.  בַמַּיִם  יִתְכַּסֶּה  לָאו,  וְאִם  וְיִקְרָא.  וְיִתְכַּסֶּה  יַעֲלֶה  הַחַמָּה, 

משנה ד:

לא  מברך  ואינו  בליבו,  מהרהר  קרי  "בעל 
לפניה ולא לאחריה. ועל המזון מברך לאחריו, 
ואינו מברך לפניו" - חכמים אומרים, אדם 
את  בליבו  מהרהר  קרי,  בטומאת  שנטמא 
מברך  לא  אבל  שמע,  קריאת  של  הברכות 
ולא  שמע,  קריאת  שלפני  הברכה  את  לא 
]עזרא  שמע.  קריאת  שאחרי  הברכה  את 
בתורה,  קרי  בעל  יקרא  שלא  תיקן  הסופר 
עד שיטבול, כדי שלא יהיו תלמדי חכמים 
וכאשר  כתרנגולים[.  נשותיהן  אצל  מצויין 
לחם  אוכל  קרי  בטומאת  שנטמא  האדם 
הדין הוא שאינו מברך לפני האכילה ברכת 
האכילה  אחרי  מברך  אבל  "המוציא", 

ברכת המזון.

“רבי יהודה אומר, מברך לפניהם ולאחריהם" 
- רבי יהודה אומר, אדם שנטמא בטומאת 
ואחרי  שלפני  הברכות  את  גם  מברך  קרי, 
לפניו  מברך  הלחם  על  וגם  שמע,  קריאת 

"המוציא" ולאחריו ברכת המזון.

)כיום תקנת עזרא בטלה! ואדם שנטמא בטומאת קרי 

ומברך את  קורא קריאת שמע, לומד תורה, מתפלל, 

כל הברכות(. 

משנה ה:

קרי,  ונזכר שהוא בעל  "היה עומד בתפילה 
שמתפלל,  אדם   - יקצר"  אלא  יפסיק,  לא 
טמא  שהוא  נזכר  התפילה  ובאמצע 
התפילה,  את  יפסיק  לא  קרי,  בטומאת 
ברכה  כל  תחילת  את  ויקרא  יקצר,  אלא 

ואת סופה.

ולהתכסות  לעלות  יכול  אם  לטבול,  "ירד 
ולקרות עד שלא תנץ החמה, יעלה ויתכסה 
 – ויקרא"  במים  יתכסה  לאו,  ואם  ויקרא, 
כדי  טהרה  במקוה  לטבול  שהלך  קרי  בעל 
הוא  התפילה, אם  לפני  מטומאתו  להטהר 
ולקרוא  ולהתלבש  מהמקוה  לצאת  יכול 
קריאת שמע לפני הנץ החמה - יעשה כך. 
אבל אם עד שיצא מהמקוה ויתלבש יעבור 
במים  גופו  את  יכסה   - החמה  הנץ  זמן 
בתוך  שמע  קריאת  את  ויקרא  עכורים, 

המקוה )עם כיסוי ראש(.



מסכת� ברכות
פרק ד 

19עם באור "ברכי נפשי"

אֲבָל לֹא יִתְכַּסֶּה, לֹא בְמַיִם הָרָעִים וְלֹא בְמֵי הַמִּשְׁרָה, עַד שֶׁיַּטִּיל 
לְתוֹכָן מַיִם. וְכַמָּה יַרְחִיק מֵהֶם וּמִן הַצּוֹאָה? אַרְבַּע אַמּוֹת.

משנה ו: 

וְהַמְשַׁמֶּשֶׁת שֶׁרָאֲתָה  זֶרַע,  וְנִדָּה שֶׁפָּלְטָה שִׁכְבַת  זָב שֶׁרָאָה קֶרִי, 
נִדָּה, צְרִיכִין טְבִילָה. וְרַבִּי יְהוּדָה פּוֹטֵר.

פרק ד 
משנה א: 

שָׁעוֹת.  אַרְבַּע  עַד  אוֹמֵר,  יְהוּדָה  רַבִּי  חֲצוֹת.  עַד  הַשַּׁחַר,  תְּפִלַּת 

במי  ולא  הרעים,  במים  יתכסה  לא  “אבל 
– על אף שאמרנו שצריך לכסות  המשרה" 
המשנה  אומרת  עכורים,  במים  גופו  את 
כאשר  שמע  קריאת  את  לקרוא  שאסור 
או בתוך מים  נמצאים בתוך מים סרוחים, 

ששרו בהם פשתן שגם הם סרוחים.

חסרה  המשנה  מים"  לתוכן  שיטיל  “עד 
כמה מילים וכך צריכים לומר: אסור לקרוא 
קריאת שמע במקום שיש שם "מי רגלים" 

)שתן(, עד שישפוך לתוכן רביעית מים.

“וכמה ירחיק מהם ומן הצואה ארבע אמות" 
ומצואה  רגלים'  מ'מי  להתרחק  צריך   -
'מי הרגלים'  ארבע אמות, והדין כך כאשר 
אם  אך  מאחוריו,  או  הצד  מן  הם  והצואה 
להרחיק  צריך  לפניו,  והצואה  הרגלים'  'מי 
יכול  מכן  לאחר  ורק  עיניו,  כמלוא  מהם 

מריח  שלא  ובתנאי  שמע,  קריאת  לקרוא 
ריח רע של צואה או 'מי רגלים'.

משנה ו:

זרע,  שכבת  שפלטה  ונדה  קרי,  שראה  "זב 
והמשמשת שראתה נדה, צריכין טבילה" - 
גם  ונטמא  זב  שהיה  אדם  אומרים  חכמים 
זרע,  שכבת  שפלטה  ונדה  קרי,  בטומאת 
נדה,  שהיתה  לפני  ששמשה  מתשמיש 
ראתה  התשמיש  ולאחר  ששמשה  ואשה 
נדה. הדין בכל אלו שצריכים לטבול במקוה 

טהרה בגלל 'תקנת עזרא'.

“ורבי יהודה פוטר" - רבי יהודה אומר שהם 
פטורים מטבילה.

יכול  )כיום: תקנת עזרא' בטלה כיון שרוב הצבור לא 

היה לעמוד בה(.

פרק ד

משנה א:

יהודה  רבי  חצות.  עד  השחר,  “תפלת 

אומר, עד ארבע שעות" - חכמים אומרים, 

שאפשר להתפלל תפילת שחרית עד חצות 



מסכת� ברכות 20
פרק ד 

עם באור "ברכי נפשי"

הַמִּנְחָה.  פְּלַג  עַד  יְהוּדָה אוֹמֵר,  רַבִּי  הָעֶרֶב.  עַד  הַמִּנְחָה,  תְּפִלַּת 
יְהוּדָה  רַבִּי  הַיּוֹם.  כָּל  וְשֶׁל מוּסָפִין,  קֶבַע.  לָהּ  אֵין  הָעֶרֶב,  תְּפִלַּת 

אוֹמֵר, עַד שֶׁבַע שָׁעוֹת.

משנה ב: 

הַמִּדְרָשׁ,  לְבֵית  בִּכְנִיסָתוֹ  מִתְפַּלֵּל  הָיָה  הַקָּנֶה  בֶּן  נְחוּנְיָא  רַבִּי 
זוֹ?  לִתְפִלָּה  מָקוֹם  מַה   - לוֹ  אָמְרוּ  קְצָרָה.  תְּפִלָּה   - וּבִיצִיאָתוֹ 
יָדִי.  עַל  תַּקָּלָה  תְּאַרַע  מִתְפַּלֵּל שֶׁלֹּא  אֲנִי  בִּכְנִיסָתִי -  לָהֶם,  אָמַר 

היום, כיון שתפילת שחרית היא כנגד קרבן 
התמיד של שחר, ולדעת חכמים, את קרבן 
התמיד של שחר אפשר להקריב עד חצות 
יהודה אומר שאפשר להתפלל  ורבי  היום. 
הרביעית  השעה  עד  רק  שחרית  תפילת 
מתחילת היום. רבי יהודה סובר שאת קרבן 
עד  רק  להקריב  אפשר  שחר  של  התמיד 

השעה הרביעית של היום.

יהודה  רבי  הערב.  עד  המנחה  "תפילת 
אומרים,  חכמים   - המנחה"  פלג  עד  אומר 
שאפשר להתפלל תפילת מנחה עד הערב 
היא  מנחה  שתפילת  מכיון  השקיעה(,  )עד 

כנגד קרבן התמיד של בן הערביים, ולדעת 
בן הערביים  חכמים, את קרבן התמיד של 
רבי  אבל  השקיעה.  עד  להקריב  אפשר 
תפילת  להתפלל  שאפשר  אומר  יהודה 
שעה  עד  שזה  המנחה',  'פלג  עד  מנחה 
יהודה  רבי  ולדעת  השקיעה,  לפני  ורבע 
אפשר  הערביים  בן  של  התמיד  קרבן  את 
ורבע  שעה  עד  המנחה',  'פלג  עד  להקריב 

לפני השקיעה.

תפלת  את   – קבע"  לה  אין  הערב  “תפלת 
ערבית אפשר להתפלל כל הלילה.

"ושל מוספין - כל היום" - חכמים אומרים, 
במשך  להתפלל  אפשר  מוסף  תפילת  את 

כל היום.

 - שעות"  שבע  עד  אומר,  יהודה  “רבי 
מוסף  תפילת  את  אומר,  יהודה  רבי 
השביעית  השעה  עד  להתפלל  אפשר 

מתחילת היום.

מוסף  תפלת  התפלל  אדם  אם  להלכה: 
אבל  חובה,  ידי  יצא  שעות,  שבע  אחרי 

נקרא 'פושע' )שו"ע או"ח סימן רפו סעיף א(.

משנה ב:

"רבי נחוניא בן הקנה היה מתפלל בכניסתו 
 - קצרה"  תפילה  וביציאתו  המדרש  לבית 
הקנה,  בן  נחוניא  רבי  על  מספרת  המשנה 
המדרש  לבית  נכנס  שהיה  פעם  שבכל 
מתפלל  היה  המדרש,  מבית  יוצא  או 

תפילה קצרה.

שאלו   - זו"  לתפילה  מקום  מה  לו  "אמרו 
אותו חכמים, מה טיבה של אותה תפילה?.

"אמר להם, בכנסתי אני מתפלל שלא תארע 
תקלה על ידי, וביציאתי אני נותן הודאה על 
חלקי" - ענה להם ר' נחוניא בן הקנה: כשאני 



מסכת� ברכות
פרק ד 

21עם באור "ברכי נפשי"

וּבִיצִיאָתִי - אֲנִי נוֹתֵן הוֹדָאָה עַל חֶלְקִי.

משנה ג: 

רַבִּי  עֶשְׂרֵה.  שְׁמֹנָה  אָדָם  מִתְפַּלֵּל  יוֹם  בְּכָל  אוֹמֵר,  גַּמְלִיאֵל  רַבָּן 
יְהוֹשֻׁעַ אוֹמֵר, מֵעֵין שְׁמֹנָה עֶשְׂרֵה. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, אִם שְׁגוּרָה 
תְּפִלָּתוֹ בְּפִיו יִתְפַּלֵּל שְׁמֹנָה עֶשְׂרֵה, וְאִם לָאו מֵעֵין שְׁמֹנָה עֶשְׂרֵה.

משנה ד: 

רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר, הָעוֹשֶׂה תְּפִלָּתוֹ קֶבַע - אֵין תְּפִלָּתוֹ תַּחֲנוּנִים. 
רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ אוֹמֵר, הַמְּהַלֵּךְ בְּמָקוֹם סַכָּנָה - מִתְפַּלֵּל תְּפִלָּה קְצָרָה. 
פָּרָשַׁת  בְּכָל  יִשְׂרָאֵל  שְׁאֵרִית  אֶת  עַמְּךָ  אֶת  הַשֵּׁם  הוֹשַׁע  אוֹמֵר: 

הָעִבּוּר יִהְיוּ צָרְכֵיהֶם לְפָנֶיךָ בָּרוּךְ אַתָּה ה' שׁוֹמֵעַ תְּפִלָּה.

נכנס לבית המדרש, אני מתפלל שלא יבוא 
מכשול על ידי - שלא אכשל בדבר הלכה, 
בגללי.  וייענשו  כישלוני,  על  חברי  וישמחו 
וכשאני יוצא מבית המדרש, אני מודה לה' 

ששם חלקי מיושבי בית המדרש.

משנה ג:

אדם  מתפלל  יום  בכל  אומר,  גמליאל  “רבן 
אומר,  גמליאל  רבן   - עשרה"  שמונה 
תפילת  להתפלל  האדם  צריך  יום  בכל 

'שמונה עשרה'.

עשרה"  שמונה  מעין  אומר,  יהושע  “רבי 
האדם  צריך  יום  בכל  אומר,  יהושוע  רבי   -
'שמונה  לתפילת  שדומה  ברכה  לברך 
- "הביננו ה'  והיא ברכת "הביננו",  עשרה', 
אחת  ברכה  שהיא  דרכך",  לדעת  אלוקינו 
שיש בה מעין כל הברכות האמצעיות שיש 

בתפילת 'שמונה עשרה'.

"רבי עקיבא אומר, אם שגורה תפילתו בפיו, 

יתפלל שמונה עשרה, ואם לאו, מעין שמונה 
עשרה" - רבי עקיבא אומר, אם אדם יודע 
את כל הברכות של תפילת 'שמונה עשרה' 
עשרה',  'שמונה  תפילת  יתפלל  פה,  בעל 
הברכות  כל  את  יודע  לא  האדם  אם  אבל 

בעל פה, יתפלל תפילת "הביננו".

משנה ד:

קבע,  תפילתו  העושה  אומר,  אליעזר  “רבי 
אומר,  רבי אליעזר   - אין תפלתו תחנונים" 
לא  קבוע,  בנוסח  יום  בכל  שמתפלל  אדם 
עליו  התפילה  כי  בתחנונים,  להתפלל  יכול 

כמשאוי, ורוצה לסיימה.

סכנה  במקום  המהלך  אומר,  יהושוע  “רבי 
מתפלל תפילה קצרה" - רבי יהושוע אומר: 
אדם שהולך במקום שיש בו סכנה, מתפלל 

תפילה קצרה.

שארית  את  עמך  את  השם  הושע  "אומר: 
צרכיהם  יהיו  העיבור  פרשת  בכל  ישראל, 



מסכת� ברכות 22
פרק ד 

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ה: 

אֵת  יַחֲזִיר   - לֵירֵד  יָכוֹל  אֵינוֹ  וְאִם  יֵרֵד.   - הַחֲמוֹר  עַל  הָיָה רוֹכֵב 
בֵּית  כְּנֶגֶד  לִבּוֹ  יְכַוֵּן אֶת   - פָּנָיו  לְהַחֲזִיר אֶת  יָכֹל  אֵינוֹ  וְאִם  פָּנָיו. 

קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים.

משנה ו: 

כְּנֶגֶד  יְכַוֵּן אֶת לִבּוֹ  בִּסְפִינָה, אוֹ בְּקָרוֹן, אוֹ בְּאַסְדָּה -  הָיָה יוֹשֵׁב 
בֵּית קָדְשֵׁי הַקֳּדָשִׁים.

משנה ז: 

בֶּחֶבֶר  אֶלָּא  הַמּוּסָפִין  תְּפִילַת  אֵין  אֹמֵר,  עֲזַרְיָה  בֶּן  אֶלְעָזָר  רַבִּי 
עִיר. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, בֶּחֶבֶר עִיר וְשֶׁלֹּא בֶּחֶבֶר עִיר. רַבִּי יְהוּדָה 

וכך   - תפילה"  שומע  ה'  אתה  ברוך  לפניך, 
הוא אומר: "הושע ה' את עמך, את שארית 
צרכיהם  יהיו  העיבור  פרשת  בכל  ישראל, 
פורשים  שהם  בשעה  אפילו  לפניך", 
לעבירה, יהיו צרכיהם לפניך לרחם עליהם. 

וחותם "ברוך אתה ה' שומע תפילה".

משנה ה:

יכול  אינו  ואם  ירד.  החמור,  על  רוכב  "היה 
לירד. יחזיר את פניו" אדם שהיה רוכב על 
לרדת  צריך  התפילה,  זמן  והגיע  החמור 
יכול  אינו  אם  אבל  ולהתפלל.  מהחמור 
שיחזיק  מי  לו  שאין  מפני  מהחמור,  לרדת 
החמור  על  כשהוא  יתפלל  החמור,  את 

לכיוון ירושלים.

"ואם אינו יכול להחזיר את פניו, יכוון את לבו 
- ואם הוא לא  כנגד בית קודש הקודשים" 
בליבו  יכוון  ירושלים,  לכיוון  להתפלל  יכול 

שהוא מתפלל לכיוון קודש הקודשים.

משנה ו:

“היה יושב בספינה, או בקרון, או באסדה" - 
אדם שהיה מפליג בספינה, או נוסע בקרון, 
או שט ברפסודה,  והגיע זמן התפילה ואינו 
יודע לאיזה צד מתפללים, ואינו יודע באיזה 

כיוון ירושלים.

הקודשים"  קודשי  בית  כנגד  "יכוון 
לכוון  מתפלל  שהוא  בליבו  יכוון   -

הקודש הקודשים.

משנה ז:

תפילת  אין  אומר,  עזריה  בן  אלעזר  "רבי 
בן  אלעזר  רבי   - עיר"  בחבר  אלא  המוספין 
עזריה אומר, שאת תפילת מוסף מתפללים 

רק בציבור, ולא ביחיד.

בחבר  ושלא  עיר  בחבר  אומרים,  “וחכמים 
עיר" - חכמים אומרים, שאת תפלת מוסף 

אפשר להתפלל גם בציבור וגם ביחיד.



מסכת� ברכות
פרק ה 

23עם באור "ברכי נפשי"

מִתְּפִלַּת  פָּטוּר  הַיָּחִיד   - עִיר  חֶבֶר  מָקוֹם שֶׁיֵּשׁ  כָּל  אוֹמֵר מִשְּׁמוֹ, 
הַמּוּסָפִין.

פרק ה 
משנה א: 

אֵין עוֹמְדִין לְהִתְפַּלֵּל, אֶלָּא מִתּוֹךְ כֹּבֶד רֹאשׁ. חֲסִידִים הָרִאשׁוֹנִים 
הָיוּ שׁוֹהִים שָׁעָה אַחַת - וּמִתְפַּלְלִים, כְּדֵי שֶׁיְּכַוְּנוּ אֶת לִבָּם לַמָּקוֹם. 
אֲפִלּוּ הַמֶּלֶךְ שׁוֹאֵל בִּשְׁלוֹמוֹ - לֹא יְשִׁיבֶנּוּ. וַאֲפִלּוּ נָחָשׁ כָּרוּךְ עַל 

עֲקֵבוֹ - לֹא יַפְסִיק.

שיש  מקום  כל  משמו,  אומר  יהודה  “רבי 
 - חבר עיר, היחיד פטור מתפלת המוספין" 
רבי יהודה אומר בשם רבי אלעזר בן עזריה, 

תפילת  מתפללים  שהציבור  מקום  בכל 
כיון  מוסף,  מלהתפלל  פטור  היחיד  מוסף, 

שהשליח ציבור מוציא אותו ידי חובה.

פרק ה 

משנה א:

כובד  מתוך  אלא  להתפלל  עומדין  “אין 
ובמורא,  בהכנעה  להתפלל  צריך   - ראש" 
וכמו שכתוב "עבדו את ה' ביראה" )תהלים ב, 

יא(, ועבודה זו תפילה )תענית דף ב ע"א(.

"חסידים הראשונים היו שוהים שעה אחת, 
ומתפללים, כדי שיכונו את ליבם למקום" - 
החסידים הראשונים היו שוהים שעה לפני 
את  מהם  ומסירים  בה,  מעיינים  התפילה, 
לתפילה,  קשורות  שאינם  המחשבות  כל 

כדי שכל כונתם תהיה לשם שמיים.

“אפילו המלך שואל בשלומו לא ישיבנו" - 
עשרה',  'שמונה  תפילת  מתפללים  כאשר 
ישראל.  למלך  אפילו  שלום  לענות  אסור 

לא  שאם  חשש  ויש  גוי,  המלך  אם  אבל 
בכזה  אותו,  יהרוג  המלך  שלום  לו  יענה 

מקרה מותר לענות.

יפסיק"  לא  עקבו  על  כרוך  נחש  "ואפילו 
רגלו,  על  נכרך  נחש  - אם בשעת התפילה 
והאיסור  התפילה,  את  להפסיק  לו  אסור 
הוא דווקא בנחש שיודעים שהוא לא הורג. 
אבל אם זה נחש ארסי כגון אפעה, או עקרב 
שהורגים, מותר להפסיק את התפלה, לנער 

את הנחש מהרגל ולברוח מהמקום. 

מותר  נפשות,  סכנת  במקום  להלכה: 
מהסכנה  ולהתרחק  התפילה  את  להפסיק 
משום פיקוח נפש )שו"ע או"ח סימן קד סעיף ג, 

ועיין ברמב"ם הלכות תפילה פרק ו הלכה ט(.



מסכת� ברכות 24
פרק ה 

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ב: 

 - הַגְּשָׁמִים  וְשׁוֹאֲלִין  הַמֵּתִים.  בִּתְחִיַּת  גְּבוּרוֹת גְּשָׁמִים -  מַזְכִּירִין 
בְּבִרְכַּת הַשָּׁנִים. וְהַבְדָּלָה בְּחוֹנֵן הַדָּעַת. רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, אוֹמְרָהּ 

בְּרָכָה רְבִיעִית בִּפְנֵי עַצְמָהּ. רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר, בְּהוֹדָאָה.

משנה ג: 

הָאוֹמֵר: עַל קַן צִפּוֹר יַגִּיעוּ רַחֲמֶיךָ, וְעַל טוֹב יִזָּכֵר שְׁמֶךָ, מוֹדִים 
מוֹדִים - מְשַׁתְּקִין אוֹתוֹ. הָעוֹבֵר לִפְנֵי הַתֵּבָה, וְטָעָה - יַעֲבוֹר אַחֵר 

משנה ב:

המתים"  בתחית  גשמים  גבורות  “מזכירין 
הרוח  "משיב  אומרים  המשנה:  אומרת   –

ומוריד הגשם" בברכת 'מחיה המתים'.

 - השנים"  בברכת  הגשמים  "ושואלין 
בברכת  לברכה"  ומטר  טל  "ותן  ואומרים 

השנים, היא ברכת 'ברך עלינו'.

“והבדלה בחונן הדעת" - במוצאי שבת וחג, 
חוננתנו",  "אתה  ערבית  בתפלת  אומרים 

בברכת 'חונן הדעת'.

רביעית  בברכה  אומרה  אומר,  עקיבא  “רבי 
שאת  אומר,  עקיבא  רבי   - עצמה"  בפני 
ברכת "אתה חוננתנו" אומרים בתור ברכה 
ברכת  בתוך  ולא  עצמה,  בפני  רביעית 

'חונן הדעת'.

"רבי אליעזר אומר, בהודאה" - רבי אליעזר 
בתוך  חוננתנו"  "אתה  שאומרים  אומר, 

ברכת 'מודים'.

משנה ג:

יגיעו רחמיך" – אדם  "האומר על קן ציפור 

שאתה  'כמו  בתפילתו:  לקב"ה  שאומר 
וציוית אותנו "לא תקח  מרחם על הציפור 
תרחם  כך  ו(,  כב,  )דברים  הבנים"  על  האם 
שבתפילתו  כיון  אותו,  משתקים   - עלינו' 
לרחמים,  ה'  של  מידותיו  את  עושה  הוא 

ואינם אלא גזירות.

שאומר:  ואדם   – שמך"  יזכר  הטוב  “ועל 
אנחנו מודים לך רק על הטוב שעשית לנו 
ולא על הרע - משתקים אותו, כיון ש'חייב 
על  שמברך  כשם  הרעה  על  לברך  אדם 

הטובה' )לקמן פרק ט משנה ה(.

האומר   - אותו"  משתקין  מודים,  “מודים 
פעמיים "מודים, מודים" - משתקים אותו, 
כיון שנראה שהוא מתפלל כביכול גם לה' 

וגם לאלוהים אחרים ח"ו.

אחר  יעבור  וטעה,  התיבה  לפני  “העובר 
 - שעה"  באותה  סרבן  יהיה  ולא  תחתיו. 
שליח ציבור שטעה בתפילה, מעלים שליח 
ציבור אחר במקומו. ושליח הציבור שעולה 
פעם שצריך  ]ובשונה מכל  לו לסרב  אסור 
יהיה  שלא  כדי  הראשונה[  בפעם  לסרב 

טורח ציבור.



מסכת� ברכות
פרק ה 

25עם באור "ברכי נפשי"

תַּחְתָּיו. וְלֹא יְהֵא סַרְבָן בְּאוֹתָהּ שָׁעָה. מִנַּיִן הוּא מַתְחִיל? מִתְחִלַּת 
הַבְּרָכָה שֶׁטָּעָה בָהּ.

משנה ד: 

הָעוֹבֵר לִפְנֵי הַתֵּבָה - לֹא יַעֲנֶה אַחַר הַכֹּהֲנִים - אָמֵן, מִפְּנֵי הַטֵּרוּף. 
וְאִם אֵין שָׁם כֹּהֵן אֶלָּא הוּא - לֹא יִשָּׂא אֶת כַּפָּיו. וְאִם הַבְטָחָתוֹ, 

שֶׁהוּא נוֹשֵׂא אֶת כַּפָּיו, וְחוֹזֵר לִתְפִלָּתוֹ – רַשַּׁאי.
משנה ה: 

הַמִּתְפַּלֵּל וְטָעָה - סִימָן רַע לוֹ. וְאִם שְׁלִיחַ צִבּוּר הוּא - סִימָן רַע 
רַבִּי  עַל  עָלָיו  אָמְרוּ  כְּמוֹתוֹ.  אָדָם  שֶׁל  שֶׁשְּׁלוּחוֹ  מִפְּנֵי  לְשׁוֹלְחָיו. 
חֲנִינָא בֶּן דּוֹסָא - שֶׁהָיָה מִתְפַּלֵּל עַל הַחוֹלִים, וְאוֹמֵר: זֶה חַי וְזֶה 
תְּפִלָּתִי  שְׁגוּרָה  אִם  לָהֶם,  אָמַר  יוֹדֵעַ?  אַתָּה  מִנַּיִן  לוֹ  אָמְרוּ  מֵת. 
בְּפִי - יוֹדֵעַ אֲנִי שֶׁהוּא מְקֻבָּל. וְאִם לָאו - יוֹדֵעַ אֲנִי שֶׁהוּא מְטֹרָף.

הברכה  מתחילת  מתחיל,  הוא  “מנין 
מתחיל  השני  הציבור  שליח   - בה"  שטעה 
מתחילת הברכה שטעה בה שליח הציבור 

הראשון.

משנה ד:

“העובר לפני התיבה, לא יענה אחר הכהנים 
אמן, מפני הטרוף" - שליח ציבור לא יענה 
אמן אחרי ברכת הכהנים, כיון שהוא עלול 
לטעות ולא ידע לחזור לברכת "שים שלום".

את  ישא  לא  הוא,  אלא  כהן  שם  אין  "ואם 
כפיו" - אם שליח הציבור הוא הכהן היחיד, 
כיון  ואין שם כהן אחר, לא ישא את כפיו, 
לברכת  לחזור  ולא  לטעות  עלול  שהוא 

"שים שלום".

וחוזר  כפיו  את  נושא  שהוא  הבטחתו  ואם 

לתפילתו, רשאי" - אם שליח הציבור שהוא 
הכהן היחיד, בטוח בעצמו שאחרי שישא 
כפיו ויברך ברכת כהנים, ידע לחזור לברכת 
ולברך  כפיו  לישא  רשאי  שלום",  "שים 

ברכת כהנים.

משנה ה:

שליח  ואם  לו.  רע  סימן  וטעה,  “המתפלל 
ציבור הוא, סימן רע לשולחיו, מפני ששלוחו 
וטעה  שמתפלל  אדם   - כמותו"  אדם  של 
היה  הוא  ואם  לו.  רע  סימן  זה  בתפילתו 
הציבור,  לכלל  רע  סימן  זהו  ציבור  שליח 
כיון שהם שלחו אותו להיות שליח ציבור, 

ושלוחו של אדם כמותו.

דוסא, שהיה  בן  חנינא  רבי  “אמרו עליו על 
וזה  חי  זה  ואומר,  החולים  על  מתפלל 



מסכת� ברכות 26
ק ו רפ

עם באור "ברכי נפשי"

פרק ו 
משנה א: 

פְּרִי  בּוֹרֵא  אֹמֵר   - הָאִילָן  פֵּרוֹת  עַל  הַפֵּרוֹת?  מְבָרְכִין עַל  כֵּיצַד 
הָעֵץ. חוּץ מִן הַיַּיִן, שֶׁעַל הַיַּיִן - אוֹמֵר בּוֹרֵא פְּרִי הַגָּפֶן. וְעַל פֵּרוֹת 
הַפַּת  שֶׁעַל  הַפַּת,  מִן  חוּץ  הָאֲדָמָה.  פְּרִי  בּוֹרֵא  אוֹמֵר   - הָאָרֶץ 
אוֹמֵר - הַמּוֹצִיא לֶחֶם מִן הָאָרֶץ. וְעַל הַיְּרָקוֹת - אוֹמֵר בּוֹרֵא פְּרִי 

הָאֲדָמָה. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בּוֹרֵא מִינֵי דְּשָׁאִים.

להם,  אמר  יודע?  אתה  מנין  לו  אמרו  מת, 
שהוא  אני  יודע  בפי  תפילתי  שגורה  אם 
 – מטורף"  שהוא  יודע  לאו  ואם  מקובל, 
דוסא  בן  חנינא  רבי  על  מספרת  המשנה 
יודע  היה  החולים,  על  מתפלל  שכשהיה 
לומר איזה חולה יחיה ואיזה חולה ימות. 

ומי  יחיה  מי  יודע  אתה  איך  אותו  שאלו 
ולא  מתפלל  אני  אם  להם,  ענה  ימות? 
שלי  שהתפילה  יודע  אני  בתפילה,  טועה 
אני  אם  אבל  יחיה.  והחולה  התקבלה 
יודע שלא קיבלו את  טועה בתפילה, אני 

תפילתי והחולה ימות.

פרק ו

משנה א:

מבררת   – הפירות"  על  מברכין  “כיצד 
המשנה: איזו ברכה מברכים על פירות? 

"על פירות האילן אומר בורא פרי העץ. חוץ 
 - מן היין, שעל היין אומר בורא פרי הגפן" 
על הפירות שגדלים בעץ, מברך "בורא פרי 
העץ". אבל על היין מברך "בורא פרי הגפן" 
מענבים  הוא  שמקורו  אפילו  העץ,  ולא 

שברכתם העץ.

“ועל פירות הארץ אומר בורא פרי האדמה, 
המוציא  אומר  הפת  שעל  הפת,  מן  חוץ 
שגדלים  הפירות  על   - הארץ"  מן  לחם 

חוץ  האדמה".  פרי  "בורא  מברך  באדמה 
לחם  "המוציא  מברך  לחם  שעל  מהלחם, 
מחיטה  הוא  שמקורו  אפילו  הארץ"  מן 

שגדלה באדמה.

"ועל הירקות אומר בורא פרי האדמה" - על 
פטרוזיליה,  חסה,  כגון  בארץ  שגדל  ירק 
"בורא  מברך  ועוד,  שמיר  כוסברה, 

פרי האדמה".

 - דשאים"  מיני  בורא  אומר  יהודה  "רבי 
בארץ,  שגדל  הירק  שעל  אומר  יהודה  רבי 
"בורא  ולא  דשאים”  מיני  "בורא  מברך 

פרי האדמה".



מסכת� ברכות
ק ו רפ

27עם באור "ברכי נפשי"

משנה ב: 

בֵּרַךְ עַל הַפֵּרוֹת - בּוֹרֵא פְּרִי הָאֲדָמָה – יָצָא, וְעַל פֵּרוֹת הָאָרֶץ - 
בּוֹרֵא פְּרִי הָעֵץ - לֹא יָצָא. עַל כֻּלָּם - אִם אָמַר שֶׁהַכֹּל – יָצָא.

משנה ג: 

וְעַל  הַחֹמֶץ  עַל  - אוֹמֵר שֶׁהַכֹּל.  הָאָרֶץ  מִן  גִּדּוּלוֹ  דָּבָר שֶּׁאֵין  עַל 
הַנּוֹבְלוֹת וְעַל הַגּוֹבַאי - אוֹמֵר שֶׁהַכֹּל. עַל הֶחָלָב וְעַל הַגְּבִינָה וְעַל 
הַבֵּיצִים - אוֹמֵר שֶׁהַכֹּל. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, כָּל שֶׁהִיא מִין קְלָלָה - 

אֵין מְבָרְכִין עָלָיו.

משנה ד: 

הָיוּ לְפָנָיו מִינִים הַרְבֵּה - רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, אִם יֵשׁ בֵּינֵיהֶם מִמִּין 

משנה ב:

“ברך על הפירות בורא פרי האדמה, יצא" - 
אדם שטעה וברך על הפירות שגדלים בעץ 
כיון  חובה,  ידי  יצא  האדמה",  פרי  "בורא 

שגם העץ גדל באדמה.

"ועל פרות הארץ בורא פרי העץ לא יצא" - 
"בורא  באדמה  שגדל  דבר  על  שברך  אדם 
פרי העץ", לא יצא ידי חובה, וצריך לחזור 

ולברך עליו "בורא פרי האדמה".

כל  על   - יצא"  שהכל  אמר  אם  כולם  "על 
דבר שברך עליו "שהכל נהיה בדברו", יצא 

ידי חובה. 

הכל',  פוטר  'שהכל  בידנו  כלל  להלכה: 
ואפילו פת ויין. )שו"ע או"ח סימן רו סעיף א( אך 

זה בדיעבד ולא לכתחילה.

משנה ג:

אומר  הארץ,  מן  גידולו  שאין  דבר  “על 

שהכל. על החומץ ועל הנובלות ועל הגובאי, 
ועל  הגבינה,  ועל  החלב,  על  שהכל.  אומר 
שלא  דבר  כל   - שהכל"  אומר  הביצים, 
נהיה  "שהכל  עליו  מברך  האדמה,  מן  גדל 
מן  שנפלו  פירות  ועל  חומץ  על  בדברו". 
טהורים  חגבים  ועל  שהבשילו,  לפני  העץ 
מברך "שהכל נהיה בדברו". על החלב, ועל 
הגבינה, ועל הביצים, מברך ברכת "שהכל".

אין  קללה,  מן  שהיא  כל  אומר,  יהודה  "רבי 
דבר  כל  אומר,  יהודה  רבי   - עליו"  מברכין 
שאוכלים  חגבים  כגון:  לאדם,  נזק  שגורם 
לפני  מהעץ  שנפלו  ופירות  השדות,  את 

שהבשילו, לא מברכים עליהם.

משנה ד:

אומר,  יהודה  רבי  הרבה.  מינים  לפניו  “היו 
 - ביניהם ממין שבעה, מברך עליו"  יש  אם 
המינים  משבעת  פירות  לפניו  שהיו  אדם 
רימון,  תאנה,  גפן,  שעורה,  חיטה,  שהם: 



מסכת� ברכות 28
ק ו רפ

עם באור "ברכי נפשי"

מֵהֶם  אֵיזֶה  מְבָרֵךְ עַל  וַחֲכָמִים אוֹמְרִים -  עָלָיו.  מְבָרֵךְ  שִׁבְעָה - 
שֶׁיִּרְצֶה.

משנה ה: 

בֵּרַךְ עַל הַיַּיִן שֶׁלִּפְנֵי הַמָּזוֹן - פָּטַר אֶת הַיַּיִן שֶׁלְּאַחַר הַמָּזוֹן. בֵּרַךְ 
עַל הַפַּרְפֶּרֶת שֶׁלִּפְנֵי הַמָּזוֹן - פָּטַר אֶת הַפַּרְפֶּרֶת שֶׁלְּאַחַר הַמָּזוֹן. 
בֵּרַךְ עַל הַפַּת – פָּטַר אֶת הַפַּרְפֶּרֶת. עַל הַפַּרְפֶּרֶת - לֹא פָּטַר אֶת 

הַפַּת. בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים אַף לֹא מַעֲשֵׂה קְדֵרָה.

ופירות אחרים שאינם משבעת  זית, תמר, 
פרי  על  שיברך  יהודה,  רבי  דעת  המינים. 
משבעת המינים ויפטור את שאר הפירות, 
בהם  שהשתבחה  לפירות  חשיבות  יש  כי 

ארץ ישראל.

מהם  איזה  על  מברך  אומרים,  "וחכמים 
שירצה" - חכמים אומרים שיכול לברך על 
איזה פרי שירצה, גם אם הוא לא משבעת 
פרי  על  לברך  יותר  שעדיף  כיון  המינים, 

שחביב על המברך.

משנה ה:

היין  את  פטר  המזון,  שלפני  היין  על  “ברך 
היין  על  שברך  אדם   - המזון"  שלאחר 
"בורא פרי הגפן" לפני שאכל, פטר בברכתו 
לפני  שאכל,  אחרי  שישתה  היין  את  גם 

ברכת המזון.

את  פטר  המזון,  שלפני  הפרפרת  על  “ברך 
שברך  אדם   - המזון"  שלאחר  הפרפרת 
שהוא  'פרפרת',  על  בדברו"  נהיה  "שהכל 
הלחם,  את  בו  ללפת  שנוהגים  דבר  כל 
לפני  אותם  ואכל  ביצים,  דגים,  בשר,  כגון: 
הפרפרת  את  גם  בברכתו  פטר  הסעודה. 

שאוכל אחרי הסעודה, לפני ברכת המזון.

אדם   - הפרפרת"  את  פטר  הפת,  על  “ברך 
שברך על הלחם "המוציא לחם מן הארץ", 
עם  אותו  שאוכלים  דבר  כל  בברכתו  פטר 

הלחם, כגון: בשר, דגים, ביצים.

אדם   - הפת"  את  פטר  לא  הפרפרת,  “על 
דבר  כל  על  בדברו"  נהיה  "שהכל  שברך 
שאוכלים אותו עם לחם, לא פטר בברכתו 

גם את הלחם.

"בית שמאי אומרים אף לא מעשה קדרה" 
ברכת  שברך  אדם  אומרים,  שמאי  בית   -
עם  אותם  שאוכלים  דברים  על  "שהכל" 
לחם כגון: בשר, דגים, ביצים, אינה פוטרת 
אטריות  כגון  בסיר,  אותו  שבישלו  דבר 

שברכתם "בורא מיני מזונות".

הסבר אחר: "פרפרת" היא עוגה שמברכים 
עליה "בורא מיני מזונות". 

)עוגה(  הפרפרת  על  ברך  סובר:  קמא  תנא 
בברכתו  פוטר  אבל  הפת.  את  פטר  לא 
תבשיל שבישלו אתו בסיר, וכגון אטריות, 

שברכתם "מזונות”.



מסכת� ברכות
ק ו רפ

29עם באור "ברכי נפשי"

משנה ו: 

הָיוּ יוֹשְׁבִין לֶאֱכוֹל - כָּל אֶחָד וְאֶחָד מְבָרֵךְ לְעַצְמוֹ. הֵסַבּוּ - אֶחָד 
וְאֶחָד מְבָרֵךְ  יַיִן בְּתוֹךְ הַמָּזוֹן - כָּל אֶחָד  מְבָרֵךְ לְכֻלָּם. בָּא לָהֶם 
לְעַצְמוֹ. לְאַחַר הַמָּזוֹן - אֶחָד מְבָרֵךְ לְכֻלָּם. וְהוּא אוֹמֵר עַל הַמֻּגְמָר 

-- אַף עַל פִּי שֶּׁאֵין מְבִיאִין אֶת הַמֻּגְמָר אֶלָּא לְאַחַר הַסְּעוּדָה.

משנה ז: 

הַמְּלִיחַ  עַל  מְבָרֵךְ   - עִמּוֹ  וּפַת  בַּתְּחִלָּה,  מְלִיחַ  לְפָנָיו  הֵבִיאוּ 
עִקָּר,  כָּל שֶׁהוּא  הַכְּלָל:  זֶה  לוֹ.  טְפֵלָה  שֶׁהַפַּת  הַפַּת,  אֶת  וּפוֹטֵר 

בית שמאי סוברים: ברך על הפרפרת )עוגה( 
לא  בברכתו  פוטר  אינו  מזונות,  מיני  בורא 
בסיר,  שהתבשל  תבשיל  ולא  הלחם,  את 
כגון אטריות שברכתם מזונות. ואין ההלכה 

כמו בית שמאי.

משנה ו:

מברך  ואחד  אחד  כל  לאכול,  יושבין  “היו 
לעצמו" - בתקופת המשנה, כאשר קבוצת 
אנשים היו רוצים לאכול ביחד, היו אוכלים 
)כמו  כשהם מסבים על מיטות לצד שמאל 
ואומרת  הסדר(.  בליל  בהסבה  אוכלים  שאנחנו 

לאכול  ישבו  אנשים  קבוצת  אם  המשנה 
ולא הסבו, כל אחד מברך לעצמו.

אכלו  אם   - לכולם"  מברך  אחד  “הסבו, 
לצד  ומסבים  מיטות  על  שוכבים  כשהם 
שמאל, אחד מהם מברך ומוציא את כולם 

ידי חובה.

ואחד  אחד  כל  המזון  בתוך  יין  להם  “בא 
מברך לעצמו" - אם הביאו להם יין באמצע 
חכמים  לעצמו.  מברך  אחד  כל  הסעודה, 
בקול  יברך  מהקבוצה  אחד  שאם  חששו, 

והם  חובה,  ידי  חבריו  את  להוציא  כדי 
הם  אמן  שיענו  בעת  אכילתם,  כדי  תוך 

עלולים להיחנק.

אם   - לכולם"  מברך  אחד  המזון,  “לאחר 
יין אחרי שסיימו לאכול, אחד  הביאו להם 

מהם מברך ומוציא את כולם ידי חובה.

שאין  פי  על  אף  המוגמר,  על  אומר  “והוא 
מביאין את המוגמר אלא לאחר הסעודה" - 
מי שמברך ברכת המזון, מברך גם על עצי 

בשמים שמביאים לאחר הסעודה.

משנה ז:

“הביאו לפניו מליח בתחילה ופת עמו, מברך 
טפלה  שהפת  הפת,  את  ופוטר  המליח  על 
מתוקים,  פירות  הרבה  שאכל  אדם   - לו" 
והביאו לו דבר מלוח )דג(, ולחם שישבור את 
ופוטר  המלוח  הדבר  על  מברך  המתיקות, 
הלחם  את  אוכל  שהוא  משום  הלחם,  את 
כיון שקשה לו לאכול את הדבר המלוח בלי 

לחם, והלחם טפל לדבר המלוח.

טפלה,  ועמו  עיקר  שהוא  כל  הכלל,  “זה 



מסכת� ברכות 30
ק ו רפ

עם באור "ברכי נפשי"

הַטְּפֵלָה. הָעִקָּר וּפוֹטֵר אֶת  מְבָרֵךְ עַל  טְפֵלָה -  וְעִמּוֹ 

משנה ח: 

אָכַל תְּאֵנִים עֲנָבִים וְרִמּוֹנִים - מְבָרֵךְ אַחֲרֵיהֶן שָׁלֹשׁ בְּרָכוֹת דִּבְרֵי 
רַבִּי  שָׁלֹשׁ.  מֵעֵין  אַחַת  בְּרָכָה   - אוֹמְרִים  וַחֲכָמִים  גַּמְלִיאֵל.  רַבָּן 
אַחֲרָיו  מְבָרֵךְ   - מְזוֹנוֹ  וְהוּא  שֶׁלֶק,  אָכַל  אֲפִלּוּ   - אוֹמֵר  עֲקִיבָא 
שָׁלֹשׁ בְּרָכוֹת. הַשּׁוֹתֶה מַיִם לִצְמָאוֹ - אוֹמֵר: שֶׁהַכֹּל נִהְיָה בִּדְבָרוֹ. 

נְפָשׁוֹת רַבּוֹת. רַבִּי טַרְפוֹן אוֹמֵר - בּוֹרֵא 

 - הטפלה"  את  ופוטר  העיקר  על  מברך 
דבר  שאוכל  אדם  כלל:  אומרת  המשנה 
אוכל  איתו  ויחד  הסעודה,  עיקר  שהוא 
הוא  הדין  לסעודה,  טפל  שהוא  דבר  גם 
גם  ובזה  עיקר,  שהוא  הדבר  על  שמברך 

פוטר את הדבר שהוא טפל.

משנה ח:

מברך  ורימונים,  ענבים  תאנים,  “אכל 
גמליאל"  רבן  דברי  ברכות,  שלוש  אחריהן 
תאנים,  שאכל  אדם  אומר,  גמליאל  רבן   -
ורימונים מברך אחר אכילתו ברכת  ענבים 

המזון. 

"וחכמים אומרים ברכה אחת מעין שלוש" 
- חכמים אומרים, מברך אחר אכילתו "על 
הארץ  "על  וחותם  העץ",  פרי  ועל  העץ 

ועל פרותיה".

והוא  שלק,  אכל  אפילו  אומר,  עקיבא  “רבי 

רבי   - ברכות"  שלוש  אחריו  מברך  מזונו, 
סלט  אכל  אדם  אם  אפילו  אומר,  עקיבא 
אכילתו  אחר  מברך  ממנו,  ושבע  ירקות 

ברכת המזון.

נהיה  שהכל  אומר  לצמאו,  מים  “השותה 
להרוות  מים  ששותה  אדם   - בדברו" 
בדברו",  נהיה  "שהכל  מברך  צמאונו, 
שותה  הוא  אם  אך  צמא,  כשהוא  ודווקא 
מברך  לא  בגרונו,  שנתחב  מאכל  לבלוע 

על המים.

 - רבות"  נפשות  בורא  אומר,  טרפון  “רבי 
רבי טרפון אומר, מברכים על המים "בורא 

נפשות רבות". 

טרפון.  רבי  כמו  הלכה  אין  להלכה: 
לפני  מברך  מים,  ושותה  צמא  אם  אלא, 
שתה  ואם  בדברו",  נהיה  "שהכל  השתיה 
"בורא  השתיה,  אחרי  מברך  רביעית, 

נפשות רבות”.



מסכת� ברכות
ק ז רפ

31עם באור "ברכי נפשי"

פרק ז 
משנה א: 

שְׁלֹשָׁה שֶׁאָכְלוּ כְאֶחָד - חַיָּבִין לְזַמֵּן. אָכַל דְּמַאי, וּמַעֲשֵׂר רִאשׁוֹן 
שֶׁאָכַל  וְהַשַּׁמָּש  שֶׁנִּפְדּוּ,  וְהֶקְדֵּשׁ  שֵׁנִי  וּמַעֲשֵׂר  תְּרוּמָתוֹ,  שֶׁנִּטְּלָה 
כַּזַּיִת, וְהַכּוּתִי - מְזַמְּנִין עֲלֵיהֶם. אֲבָל אָכַל טֶבֶל, וּמַעֲשֵׂר רִאשׁוֹן, 
וְהַשַּׁמָּשׁ  נִפְדּוּ,  וְהֶקְדֵּשׁ שֶׁלֹּא  שְׁנֵי  וּמַעֲשֵׂר  תְרוּמָתוֹ,  נִטְּלָה  שֶׁלֹּא 

פרק ז

משנה א:

 - לזמן"  חייבין  כאחד,  שאכלו  “שלושה 
שלושה אנשים שאכלו ביחד, חייבים לזמן 
בלשון רבים: "נברך שאכלנו משלו". וכעת 
המשנה מפרטת על מי מותר לזמן ועל מי 

אסור לזמן. 

על אלה מותר לזמן:

עם  של  פירות  שאכל  אדם   - דמאי"  "אכל 
מהם  הפרישו  אם  יודעים  שלא  הארץ, 
עמי  שרוב  כיון  עליו,  מזמנים  מעשרות, 

הארץ מעשרים.

אדם   - תרומתו"  שנטלה  ראשון  “ומעשר 
)לוי(, שאכל פירות שהפרישו מהם תרומת 

)לאחר  המעשר'  מן  'מעשר  שהוא  מעשר 
שקיבל הלוי מעשר ראשון מישראל צריך לתת מעשר 

ממנו לכהן( ולא הפריש תרומה גדולה, וכגון 

ראשון  מעשר  את  לקחת  הקדים  שהלוי 
בשיבולים, עוד קודם שבעל השדה הפריש 
כיון  עליו,  מזמנים   - גדולה  תרומה  מהם 
בתרומה  התחייבו  לא  עדיין  שהפירות 
גדולה, והלוי חייב לתת רק תרומת מעשר.

“ומעשר שני והקדש שנפדו" - אדם שפדה 

ושילם את הקרן  והקדש שלו,  מעשר שני 
ולא שילם את החומש - מזמנים עליו.

מזמנין  והכותי,  כזית,  שאכל  “והשמש 
עליהם" - שמש שאכל כזית מזמנים עליו, 
הוא  כי  קביעות  לו  שאין  שנראה  למרות 

הולך ובא.

משנה  עליו.  מזמנים  בחבורה  שאכל  כותי 
כותים  על  ומדברת  קדומה  משנה  היא  זו 
כיהודים  אליהם  והתייחסו  שהתגיירו, 

לכל דבר.

ועל אלה אסור לזמן:

לפני  דגן  שאכל  אדם   - טבל"  אכל  "אבל 
שהפרישו ממנו תרומות ומעשרות.

 - תרומתו"  נטלה  שלא  ראשון  "ומעשר 
ומעשר ראשון שנטל הלוי אחרי שהתחייב 
תרומת  ממנו  והפריש  גדולה,  בתרומה 
ניטלה ממנו תרומה גדולה.  מעשר אך לא 
תרומה  גזל  שהוא  כיון  עליו,  מזמנים  לא 

גדולה מהכהן.

אדם   - נפדו"  שלא  והקדש  שני  “ומעשר 
לפי  נפדו  שלא  והקדש  שני  מעשר  שאכל 
על  שני  מעשר  את  שפדה  כגון  ההלכה, 



מסכת� ברכות 32
ק ז רפ

עם באור "ברכי נפשי"

שֶׁאָכַל פָּחוֹת מִכַּזַּיִת, וְהַנָּכְרִי -אֵין מְזַמְּנִין עֲלֵיהֶם.

משנה ב: 

נָשִׁים, וַעֲבָדִים, וּקְטַנִּים - אֵין מְזַמְּנִין עֲלֵיהֶם. עַד כַּמָּה מְזַמְּנִין? 
עַד כַּזַּיִת. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, עַד כַּבֵּיצָה.

משנה ג: 

אוֹמֵר   - וְהוּא  בִּשְׁלֹשָׁה  נְבָרֵךְ,  אוֹמֵר   - בִּשְׁלֹשָׁה  מְזַמְּנִין?  כֵּיצַד 
אוֹמֵר   - וְהוּא  בַּעֲשָׂרָה  לֶאֱלֹהֵינוּ,  נְבָרֵךְ  אוֹמֵר   - בַּעֲשָׂרָה  בָּרְכוּ. 
נְבָרֵךְ  אוֹמֵר   - בְּמֵאָה  רִבּוֹא.  עֲשָׂרָה  וְאֶחָד  עֲשָׂרָה,  אֶחָד  בָּרְכוּ. 

גרוטאות של כסף, או במטבע שאין עליה 
צורה, והתורה אמרה "וצרת הכסף" )דברים 
יד, כה( -בדבר שיש לו צורה. והקדש שחילל 

בכסף,  אותו  פדה  ולא  קרקע,  על  אותו 
לא   - הכסף"  את  "ונתן  אמרה  והתורה 

מזמנים עליהם.

והנכרי,  מכזית,  פחות  שאכל  “והשמש 
פחות  שאכל  שמש   - עליהם"  מזמנין  אין 
מכזית, לא מזמנים עליו. גר שמל ולא טבל, 
זמן שלא טבל  כיון שכל  עליו,  לא מזמנים 

עדין נחשב לגוי, עד שימול ויטבול.

משנה ב:

מזמנין  אין  וקטנים,  ועבדים  “נשים 
אינם  וקטנים  עבדים  נשים,   - עליהם" 

מצטרפים לזימון.

“עד כמה מזמנין, עד כזית. רבי יהודה אומר 
כמות  מה  המשנה:  מבררת   – כביצה"  עד 
הלחם שצריך לאכול בשביל שיוכלו לזמן? 
שישבו  אנשים  שלושה  אומרים,  חכמים 
לאכול יחד, וכל אחד מהם אכל כזית לחם 

)27 גרם( צריכים לזמן. רבי יהודה אומר, אם 

אכל כל אחד מהם לחם במשקל של ביצה 
)54 גרם(, צריכים לזמן. וההלכה כחכמים.

משנה ג:

היאך  המשנה,  מבררת   - מזמנים"  “כיצד 
עושים זימון? 

שלושה  אם   - נברך"  אומר  "בשלושה, 
מהם  אחד  יחד,  לאכול  ישבו  אנשים 

אומר "נברך".

"בשלושה והוא, אומר ברכו" - אם ארבעה 
מהם  אחד  יחד,  לאכול  ישבו  אנשים 

אומר "ברכו".

אם   - לאלוקינו"  נברך  אומר  "בעשרה, 
עשרה אנשים ישבו לאכול יחד, אחד מהם 

אומר "נברך לאלוקינו". 

"בעשרה והוא, אומר ברכו" - אם אחד עשר 
אנשים ישבו לאכול יחד, אחד מהם אומר 

"ברכו לאלוקינו". 

"אחד עשרה ואחד עשרה ריבוא" - בין אם 
הם עשרה אנשים שאכלו יחד, ובין אם הם 



מסכת� ברכות
ק ז רפ

33עם באור "ברכי נפשי"

לַה' אֱלֹהֵינוּ, בְּמֵאָה וְהוּא - אוֹמֵר בָּרְכוּ. בְּאֶלֶף - אוֹמֵר נְבָרֵךְ לַה' 
אֱלֹהֵינוּ אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל, בְּאֶלֶף וְהוּא - אוֹמֵר בֵּרְכוּ. בְּרִבּוֹא - אוֹמֵר 
נְבָרֵךְ לַה' אֱלֹהֵינוּ אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אֱלֹהֵי הַצְּבָאוֹת יוֹשֵׁב הַכְּרוּבִים עַל 
הַמָּזוֹן שֶׁאָכַלְנוּ, בְּרִבּוֹא וְהוּא - אוֹמֵר בָּרְכוּ. כְּעִנְיָן שֶׁהוּא מְבָרֵךְ 
- כָּךְ עוֹנִין אַחֲרָיו: בָּרוּךְ ה' אֱלֹהֵינוּ אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אֱלֹהֵי הַצְּבָאוֹת 
יוֹשֵׁב הַכְּרוּבִים עַל הַמָּזוֹן שֶׁאָכַלְנוּ. רַבִּי יוֹסֵי הַגְּלִילִי אוֹמֵר, לְפִי 
רוֹב הַקָּהָל הֵן מְבָרְכִים, שֶׁנֶּאֱמַר )תהלים סח, כז( "בְּמַקְהֵלוֹת בָּרְכוּ 
בְּבֵית  מָּצִינוּ  מַה  עֲקִיבָא,  רַבִּי  אָמַר  יִשְׂרָאֵל".  מִמְּקוֹר  יְיָ  אֱלֹקִים 

אחד  יחד,  שאכלו  אנשים  אלפים  עשרת 
מהם אומר "ברכו לאלוקינו", אלה הם דברי 
רבי עקיבא. )רבי יוסי הגלילי סובר, ככל שיש יותר 
אנשים, כך נוסח הזימון משתנה וכמו שיבואר לקמן(.

"במאה, אומר נברך לה' אלוקינו" - אם מאה 
מהם  אחד  יחד,  לאכול  יושבים  אנשים 

אומר "נברך לה' אלוקינו. 

"במאה והוא, אומר ברכו" - אם מאה ואחד 
מהם  אחד  ביחד,  לאכל  יושבים  אנשים 

אומר "ברכו לה' אלוקינו”.

אלוקי  אלוקינו  לה'  נברך  אומר  “באלף, 
לאכול  יושבים  אנשים  אלף  אם   - ישראל" 
אלוקינו  לה'  "נברך  אומר  מהם  אחד  יחד, 

אלוקי ישראל”.

"באלף והוא, אומר ברכו" - אם אלף ואחד 
אנשים ישבו לאכול יחד, אחד מהם אומר " 

ברכו לה' אלוקינו אלוקי ישראל".

אלוקי  אלוקינו  לה'  נברך  אומר  “בריבוא, 
ישראל, אלוקי הצבא-ות, יושב הכרובים על 
המזון שאכלנו" - אם עשרת אלפים אנשים 
יושבים לאכול יחד, אחד מהם אומר "נברך 

לה' אלוקינו אלוקי ישראל, אלוקי הצבא-ות, 
יושב הכרובים על המזון שאכלנו". 

עשרת  אם   - ברכו"  אומר  והוא,  "בריבוא 
יחד,  לאכול  ישבו  אנשים  ואחד  אלפים 
אחד מהם אומר "ברכו לה' אלוקינו אלוקי 
הכרובים  יושב  הצבא-ות,  אלוקי  ישראל, 

על המזון שאכלנו”.

ברוך  אחריו,  עונין  כך  מברך,  שהוא  “כענין 
הצבא- אלוקי  ישראל  אלוקי  אלוקינו  ה' 

שאכלנו"  המזון  על  הכרובים  יושב  ות 
כך  אומר  המזמן  שאומר  הנוסח  כפי   –
אלוקי  אלוקינו  "ברוך  וכגון:  אחריו,  עונים 
ישראל אלוקי הצבא-ות יושב הכרובים על 

המזון שאכלנו”.

הן  הקהל  רוב  לפי  אומר,  הגלילי  יוסי  “רבי 
אלוקים,  ברכו  "במקהלות  שנאמר  מברכין, 
ה' ממקור ישראל" )תהלים סח, כז( - רבי יוסי 
הגלילי אומר ככל שיש יותר אנשים הברכה 
משתנה בהתאם, שנאמר: "במקהלות ברכו 

אלוקים, ה' ממקור ישראל" )שם(. 

“אמר רבי עקיבא, מה מצינו בבית הכנסת, 



מסכת� ברכות 34
ק ז רפ

עם באור "ברכי נפשי"

רַבִּי  בָּרְכוּ אֶת ה’.  וְאַחַד מוּעָטִין - אוֹמֵר,  מְרֻבִּין  אֶחָד  הַכְּנֶסֶת? 
יִשְׁמָעֵאל אוֹמֵר, בָּרְכוּ אֶת ה' הַמְּבֹרָךְ.

משנה ד: 

וְכֵן  אַרְבָּעָה,  וְכֵן  לֵחָלֵק.  רַשָּׁאִין  אֵינָן   - כְּאֶחָד  שֶׁאָכְלוּ  שְׁלֹשָׁה 
חֲמִשָּׁה. שִׁשָּׁה - נֶחֱלָקִין. עַד עֲשָׂרָה. וַעֲשָׂרָה - אֵינָן נֶחֱלָקִים. עַד 

שֶׁיִּהְיוּ עֶשְׂרִים.

משנה ה: 

רוֹאִין  שֶׁמִּקְצָתָן  בִּזְמַן  אֶחָד,  בְּבַיִת  אוֹכְלוֹת  שֶׁהָיוּ  חֲבוּרוֹת  שְׁתֵּי 

את  ברכו  אומר  מועטין  ואחד  מרובין  אחד 
ה'" - רבי עקיבא אומר, כמו שבבית הכנסת 
או  מתפללים  הרבה  יש  אם  הבדל  אין 
הנוסח  אותו  את  אומרים  מתפללים,  מעט 
ברכת  של  בזימון  גם  כך  ה'",  את  "ברכו 
אנשים  עשרה  יש  אם  הבדל  אין  המזון 
אומר  אחד  אנשים,  אלפים  עשרת  או 

"נברך לאלוקינו”.

“רבי ישמעאל אומר, ברכו את ה' המבורך" - 
רבי ישמעאל אומר שבבית הכנסת אומרים 
"ברכו את ה' המבורך”, ולא רק "ברכו את 

ה'", והלכה כר' ישמעאל.

משנה ד:

“שלושה שאכלו כאחד, אינן רשאין לחלק" 
לאכול,  יחד  שישבו  אנשים  שלושה   -
זה  להיפרד  יכולים  ואינם  בזימון,  התחייבו 
מזה ולברך כל אחד בנפרד, או שנים ביחד 

ואחד בנפרד. 

"וכן ארבעה וכן חמישה" - כמו כן ארבעה 
אנשים  חמישה  או  יחד,  שאכלו  אנשים 
לשתי  להיחלק  יכולים  אינם  יחד,  שאכלו 

קבוצות, שנים ושנים או שלושה ושנים, כי 
כולם התחייבו בזימון ואינם יכולים להיפרד.

“ששה נחלקין, עד עשרה" - ששה אנשים 
שאכלו יחד יכולים להיחלק לשתי קבוצות 
שמונה  שבעה,  וכן  ושלושה.  שלושה  של 
יכולים  יחדיו,  שאכלו  אנשים  ותשעה 
ארבעה  וכגון:  קבוצות  לשתי  להיחלק 
ושלושה, ארבעה וארבעה, ששה ושלושה. 
אבל עשרה אנשים שאכלו יחד אינם יכולים 

להיחלק, כיון שהתחייבו בזימון בשם ה’.

עשרים"  שיהיו  עד  נחלקין  אינן  “ועשרה 
יכולים  אינם  יותר  או  אנשים  עשרה   -
שאם  כיון  עשרים.  שיהיו  עד  להיחלק 
יתחלקו לשתי קבוצות, קבוצה אחת תהיה 
לזמן  יוכלו  ולא  אנשים,  מעשרה  פחותה 
בשם ה'. אבל אם יהיו עשרים אנשים יוכלו 
בפני  קבוצה  וכל  קבוצות,  לשתי  להיחלק 

עצמה תוכל לברך בשם ה'. 

משנה ה:

אחד,  בבית  אוכלות  שהיו  חבורות  “שתי 
בזמן שמקצתן רואין אלו את אלו הרי אלו 



מסכת� ברכות
פרק ח 

35עם באור "ברכי נפשי"

אֵלּוּ אֶת אֵלּוּ - הֲרֵי אֵלּוּ מִצְטָרְפִין לְזִמּוּן. וְאִם לָאו - אֵלּוּ מְזַמְּנִין 
שֶׁיִּתֵּן  עַד   - הַיַּיִן  עַל  מְבָרְכִין  אֵין  לְעַצְמָן.  מְזַמְּנִין  וְאֵלּוּ  לְעַצְמָן 

לְתוֹכוֹ מַיִם, דִּבְרֵי רַבִּי אֱלִיעֶזֶר. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים מְבָרְכִין.

פרק ח 
משנה א: 

שַׁמַּאי  בֵּית  בַּסְּעוּדָה.  הִלֵּל  וּבֵית  שַׁמַּאי  בֵּית  שֶׁבֵּין  דְבָרִים  אֵלּוּ 
הִלֵּל  וּבֵית  הַיַּיִן.  עַל  מְבָרֵךְ  כָּךְ  וְאַחַר  הַיּוֹם  עַל  מְבָרֵךְ  אוֹמְרִים, 

אוֹמְרִים, מְבָרֵךְ עַל הַיַּיִן וְאַחַר כָּךְ מְבָרֵךְ עַל הַיּוֹם.

מזמנין  אלו  לאו,  ואם  לזימון.  מצטרפין 
לעצמן ואלו מזמנין לעצמן" - שתי חבורות 
קבוצות  בשתי  אחד  בבית  שאכלו  אנשים 
נפרדות, אם קבוצה אחת רואה את הקבוצה 
השניה, יכולים לזמן ביחד. ואם לא רואים 

זה את זה, כל קבוצה תזמן לעצמה.

מים,  לתוכו  היין עד שיתן  על  “אין מברכין 
אומר,  אליעזר  רבי   - אליעזר"  רבי  דברי 

עד  הגפן",  פרי  "בורא  יין  על  מברכין  לא 
היא  לכך  הסיבה  מים.  לתוכו  שמוזגים 
כיון שהיין שלהם היה חזק, ולא היה ראוי 

לשתייה אם לא מוזגים לתוכו מים.

חכמים   - מברכים"  אומרים,  “וחכמים 
אפשר  ואומרים,  אליעזר  רבי  על  חולקים 
לברך על היין "בורא פרי הגפן", גם אם לא 

מזגו לתוכו יין.

פרק ח 

משנה א:

הלל  ובית  שמאי  בית  שבין  דברים  “אלו 
הדברים  אלו  המשנה,  מבארת   - בסעודה" 
הלל  ובית  שמאי  בית  בהם  שנחלקו 

בהלכות סעודה.

ואחר  היום  על  “בית שמאי אומרים, מברך 
אומרים,  שמאי  בית   - היין"  על  מברך  כך 
על  תחילה  מברכים  שבת  ליל  בקידוש 
קידוש היום וחותמים "ברוך אתה ה' מקדש 

השבת", ולאחר מכן מברכים על היין "בורא 
ואחר  כיון שקודם קידש היום,  פרי הגפן", 

כך בא יין על השולחן.

ואחר  היין  על  מברך  אומרים,  הלל  “ובית 
אומרים,  הלל  בית   - היום"  על  מברך  כך 
כך  ואחר  הגפן",  פרי  "בורא  היין  על  מברך 
אתה  "ברוך  וחותם  היום  קידוש  על  מברך 
ה' מקדש השבת". וזה מכיון שהיין או הפת 
או  יין  לו  אין  שאם  לקידוש,  הגורמים  הם 

פת, אינו יכול לקדש.



מסכת� ברכות 36
פרק ח 

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ב: 

הַכּוֹס.  אֶת  כָּךְ מוֹזְגִין  וְאַחַר  לַיָּדַיִם,  נוֹטְלִין  בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, 
וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים, מוֹזְגִין אֶת הַכּוֹס וְאַחַר כָּךְ נוֹטְלִין לַיָּדַיִם.

משנה ג: 

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, מְקַנֵחַ יָדָיו בַּמַּפָּה וּמַנִּיחָהּ עַל הַשּׁוּלְחָן. וּבֵית 
הִלֵּל אוֹמְרִים, עַל הַכֶּסֶת.

משנה ב:

ואחר  לידים,  נוטלין  אומרים,  שמאי  “בית 
כך מוזגין את הכוס" - בית שמאי אומרים, 
נוטלים ידים לסעודה, ואחר כך מוזגים את 
כוס היין לקידוש. כיון שאם ימזגו את כוס 
לתחתית  להישפך  עלול  היין  תחילה,  היין 
לקידוש,  הכוס  את  יחזיק  וכאשר  הכוס, 
הידיים - שחכמים גזרו עליהם שיהיו שניים 
לטומאה - יטמאו את המשקים שבתחתית 
יטמאו  הכוס  שבתחתית  והמשקים  הכוס, 

את הכוס, ואסור להשתמש בכוס טמאה.

ואחר  הכוס  את  מוזגין  אומרים  הלל  “ובית 
אומרים,  הלל  בית   - לידים"  נוטלין  כך 
עליו  ומברכים  הקידוש  כוס  את  מוזגים 
"בורא פרי הגפן" ושותים, ואחר כך נוטלים 
שאין  סוברים  הלל  ובית  לסעודה.  ידים 
שהתחתית  כוס  עם  להשתמש  איסור 
שלה טמאה, אבל אם יטול את ידיו תחילה 
היטב,  אותם  ינגב  ולא  שמאי(  בית  )כדברי 

המים שעל הידים יטמאו מתחתית הכוס, 
ויחזרו ויטמאו את הידים, ויאכלו עם ידים 
טמאות. לכן יעשה קידוש תחילה ואחר כך 

יטול את ידיו.

משנה ג:

במפה  ידיו  מקנח  אומרים,  שמאי  “בית 
ומניח על השולחן" - בית שמאי ובית הלל 
להשתמש  מותר  האם  בשאלה:  נחלקים 
בשולחן טמא? בית שמאי סוברים שאסור 
להשתמש בשולחן טמא, ובית הלל סוברים 
שמותר להשתמש בשולחן טמא. ולכן בית 
לארוחה,  ידיו  שנטל  אדם  אומרים,  שמאי 
על  אותה  ומניח  במגבת  ידיו  את  מנגב 
חייב  השולחן  שלשיטתם  כיון  השולחן, 
להיות טהור, ובכך יוכל להשתמש במגבת 
את  יניח  אם  ואילו  הארוחה.  כל  במשך 
להיות  יכול  הכיסא  הכיסא,  על  המגבת 
שימוש,  מרוב  רטובה  המגבת  ואם  טמא, 
שבמגבת,  המים  את  יטמא  הכיסא 

וכשישתמש במגבת ידיו יטמאו.

הלל  בית   - הכסת"  על  אומרים  הלל  "ובית 
לסעודה,  ידיו  את  שנטל  אדם  אומרים, 
מנגב את ידיו ומניח את המגבת על הכיסא, 
להיות  יכול  השולחן  שלשיטתם  כיון 
שימוש,  מרוב  רטובה  המגבת  ואם  טמא, 
שבמגבת,  המים  את  יטמא  השולחן 
שעל  האוכל  את  יטמאו  שבמגבת  והמים 
השולחן. ולכן סוברים בית הלל שיניח את 



מסכת� ברכות
פרק ח 

37עם באור "ברכי נפשי"

משנה ד: 

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, מְכַבְּדִין אֶת הַבַּיִת וְאַחַר כָּךְ נוֹטְלִין לַיָּדַיִם. 
וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים, נוֹטְלִין לַיָּדַים וְאַחַר כָּךְ מְכַבְּדִין אֶת הַבַּיִת.

משנה ה: 

הִלֵּל  וּבֵית  וְהַבְדָּלָה.  וּבְשָׂמִים  וּמָזוֹן  נֵר  אוֹמְרִים,  שַׁמַּאי  בֵּית 
אוֹמְרִים, נֵר וּבְשָׂמִים וּמָזוֹן וְהַבְדָּלָה. בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, שֶׁבָּרָא 

יטמאו  שידיו  ומוטב  הכיסא,  על  המגבת 
מדרבנן,  טומאה  הכיסא  שעל  מהמגבת 
השולחן  שעל  המאכלים  יטמאו  ולא 

שטומאתם מהתורה.

משנה ד:

“בית שמאי אומרים, מכבדין את הבית ואחר 
אומרים,  שמאי  בית   - לידים"  נוטלין  כך 
שאכלו  המקום  ואת  השולחן  את  מנקים 
בו, ואחר כך נוטלים ידים ל"מים אחרונים". 
בית שמאי חוששים שמא השמש יהיה עם 
שיש  לחם  של  חתיכות  יפנה  ולא  הארץ, 
בהם כזית, ואם יטלו ידים ל"מים אחרונים", 
הלחם  חתיכות  על  להתיז  עלולים  המים 
יהיו  ולא  שיש בהם כזית ולהמאיס אותם, 

ראויים לאכילה.

ואחר  לידים  נוטלין  אומרים,  הלל  "ובית 
סוברים  הלל  בית   - הבית"  את  מכבדין  כך 
הארץ,  עם  בשמש  להשתמש  שאסור 
ושמש תלמיד חכם ידע לפנות חתיכות לחם 
שיש בהם כזית, לפני שנוטלים ידים ל"מים 
אחרונים". ולכן לשיטתם נוטלים ידים ואחר 
כך מנקים את השולחן ואת מקום האכילה, 
ואם המים יתיזו, יהיה זה על פירורים שאין 

בהם כזית, שמותר לאבדם בידים.

משנה ה:

ובשמים  ומזון  נר  אומרים,  שמאי  “בית 
שאכל  באדם  עוסקת  משנתנו   - והבדלה" 
שבת,  מוצאי  עד  שלישית  סעודה  בשבת 
צריך  הוא  ועליו  אחת,  יין  כוס  רק  לו  ויש 
הבדלה.  עליו  ולעשות  המזון,  ברכת  לברך 
קודם  מה  הלל  ובית  שמאי  בית  נחלקו 
למה: בית שמאי אומרים, מברך קודם על 
הנר "בורא מאורי האש", כיון שהוא נהנה 
ממנו מיד, אחר כך מברך ברכת המזון על 
עצי  "בורא  מברך  כך  אחר  שאכל,  המזון 
בשמים" על בשמים שמריח, ולבסוף מברך 
את  לאחר  כדי  לחול"  קודש  בן  "המבדיל 

יציאת השבת כמה שיותר.

ומזון  ובשמים  נר  אומרים,  הלל  "ובית 
והבדלה" - בית הלל חולקים על בית שמאי 
תחילה  כך:  הוא  הברכות  שסדר  ואומרים 
אחר  האש",  מאורי  "בורא  הנר  על  מברך 
כך מברך "בורא עצי בשמים" כדי להסמיך 
בשמים לנר, כיון ששניהם קשורים ליציאת 
השבת, אחר כך מברך ברכת המזון, ולאחר 

מכן הבדלה.

האש"  מאור  שברא  אומרים,  שמאי  “בית 
מברכים  הנר  על  אומרים,  שמאי  בית   -



מסכת� ברכות 38
פרק ח 

עם באור "ברכי נפשי"

מְאוֹר הָאֵשׁ. וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים, בּוֹרֵא מְאוֹרֵי הָאֵשׁ.

משנה ו: 

עַל  וְלֹא  נָכְרִים,  הַבְּשָׂמִים שֶׁל  עַל  וְלֹא  הַנֵּר  עַל  מְבָרְכִין לֹא  אֵין 
הַנֵּר וְלֹא עַל הַבְּשָׂמִים שֶׁל מֵתִים, וְלֹא עַל הַנֵּר וְלֹא עַל הַבְּשָׂמִים 

שֶׁלִּפְנֵי עֲבוֹדָה זָרָה. אֵין מְבָרְכִין עַל הַנֵּר עַד שֶׁיֵּאוֹתוּ לְאוֹרוֹ.

משנה ז: 

לִמְקוֹמוֹ  יַחֲזֹר  אוֹמְרִים,  שַׁמַּאי  בֵּית  בֵרֵךְ,  וְלֹא  וְשָׁכַח  שֶׁאָכַל  מִי 
וִיבָרֵךְ. וּבֵית הִלֵּל אוֹמְרִים, יְבָרֵךְ בַּמָּקוֹם שֶׁנִּזְכָּר. עַד אֵימָתַי הוּא 

מְבָרֵךְ? עַד כְּדֵי שֶׁיִּתְעַכֵּל הַמָּזוֹן שֶׁבְּמֵעָיו.

בעבר,   - "ברא"  האש",  מאור  "שברא 
בששת ימי בראשית. "מאור" - אש אחת.

 - האש"  מאורי  בורא  אומרים,  הלל  "ובית 
בית הלל חולקים ואומרים, על הנר מברכים 
"בורא מאורי האש", גם "בורא" הוא לשון 
מכיון  והוא  רבים  לשון  הוא  "מאורי"  עבר, 

שיש באש כמה גוונים: אדום, ירוק ולבן.

משנה ו:

הבשמים  על  ולא  הנר  על  לא  מברכין  “אין 
גויים,  נר של  - אסור לברך על  נכרים"  של 
בשבת,  בנר  משתמשים  שהגויים  כיון 
ואסור לברך על נר שנעשתה בו עבירה. וכן 
אסור לברך על בשמים של גוים, כיון שהם 

משתמשים בהם לעבודה זרה.

מתים,  של  הבשמים  על  ולא  הנר  על  "ולא 
ולא על הנר ולא על הבשמים שלפני עבודה 
זרה" - אסור לברך על נר שהדליקו לכבוד 
שהביאו  בשמים  על  לברך  ואסור  המת, 
אותם לצורך המת, כדי שהמת לא יסריח. 

וכן אסור לברך על נר ובשמים שהם לצורך 
עבודה זרה.

 - לאורו"  שיאותו  עד  הנר  על  מברכין  “אין 
אליו  קרובים  כאשר  לברך  צריך  הנר  על 

ונהנים מאורו.

משנה ז:

שמאי  בית  ברך,  ולא  ושכח  שאכל  “מי 
הלל  ובית  ויברך,  למקומו  יחזור  אומרים 
אומרים, יברך במקום שנזכר" - אדם שאכל 
שלא  ונזכר  לדרכו,  והלך  לברך  ושכח 
לחזור  שצריך  אומרים  שמאי  בית  ברך. 
למקום שאכל ויברך שם. בית הלל חולקים 

ואומרים שיכול לברך במקום שנזכר.

שיתעכל  כדי  עד   - מברך  הוא  אימתי  “עד 
מתי  עד  המשנה,  מבררת   – במעיו"  המזון 
מאותה  שבע  שהוא  זמן  כל  לברך?  יכול 
התעכל  לא  שהמזון  סימן  שזהו  אכילה 

במעיו - יכול לברך.



מסכת� ברכות
ק ט רפ

39עם באור "ברכי נפשי"

משנה ח: 

בָּא לָהֶם יַיִן לְאַחַר הַמָּזוֹן וְאֵין שָׁם אֶלָא אוֹתוֹ הַכּוֹס, בֵּית שַׁמַּאי 
הִלֵּל  וּבֵית  הַמָּזוֹן.  עַל  מְבָרֵךְ  כָּךְ  וְאַחַר  הַיַּיִן  עַל  מְבָרֵךְ  אוֹמְרִים, 
אָמֵן  הַיַּיִן. עוֹנִין  עַל  מְבָרֵךְ  כָּךְ  וְאַחַר  הַמָּזוֹן  עַל  מְבָרֵךְ  אוֹמְרִים, 
הַמְבָרֵךְ, עַד  אָמֵן אַחַר הַכּוּתִּי  וְאֵין עוֹנִין  הַמְבָרֵךְ,  אַחַר יִשְׂרָאֵל 

שֶׁיִּשְׁמַע כָּל הַבְּרָכָה.

פרק ט 
משנה א: 

- אוֹמֵר  לְיִשְׂרָאֵל,  נִסִּים  בוֹ  שֶׁנַּעֲשׂוּ  מָקוֹם   הָרוֹאֶה 
בָּרוּךְ שֶׁעָשָׂה נִסִּים לַאֲבוֹתֵינוּ. מָקוֹם שֶׁנֶּעֶקְרָה מִמֶּנּוּ עֲבוֹדָה זָרָה, 

משנה ח:

אלא  שם  ואין  המזון  לאחר  יין  להם  “בא 
על  מברך  אומרים,  שמאי  בית  הכוס,  אותו 
הביאו   - המזון"  על  מברך  כך  ואחר  היין 
שמאי  בית  לאכול,  שסיימו  אחרי  יין  להם 
על  המזון  ברכת  לברך  צריך  שלא  סוברים 
כוס יין, לכן מברך על היין, ואחר כך מברך 

ברכת המזון. 

ואחר  המזון  על  מברך  אומרים,  הלל  "ובית 
סוברים  הלל  בית   - היין"  על  מברך  כך 
שצריך לברך ברכת המזון על כוס יין, ולכן 
מברך ברכת המזון, ואחר כך מברך על היין.

ואין עונין  “עונין אמן אחר ישראל המברך, 
כל  שישמע  עד  המברך,  הכותי  אחר  אמן 
יהודי שמברך,  - עונים אמן אחרי  הברכה" 
את  מזכיר  שהיהודי  שמע  לא  אם  אפילו 
שם השם. אבל אין עונים אמן אחרי כותי 
את  ממנו  שמע  אם  רק  אלא  המברך, 
יברך  שמא  שחוששים  כיון  הברכה,  כל 

להר גריזים. 

היו  שאריות  בגלל  שהתגיירו  גויים  הם  )הכותים 

טורפים אותם. בתחילה התייחסו אליהם כיהודים לכל 

גריזים,  בהר  ליונה  משתחווים  שהם  שראו  עד  דבר, 

ומאז מתייחסים אליהם כגויים לכל דבר(.

פרק ט 

משנה א:

לישראל,  נסים  בו  שנעשו  מקום  "הרואה 
אומר ברוך שעשה נסים לאבותינו" - אדם 

לאבותינו,  נס  בו  שנעשה  מקום  שרואה 

כגון: מעברות ים סוף, נחלי ארנון, מעברות 

עליו  רבנו  משה  עליה  שישב  אבן  הירדן, 



מסכת� ברכות 40
ק ט רפ

עם באור "ברכי נפשי"

אוֹמֵר -בָּרוּךְ שֶׁעָקַר עֲבוֹדָה זָרָה מֵאַרְצֵנוּ.
משנה ב: 

עַל הַזִּיקִין, וְעַל הַזְּוָעוֹת, וְעַל הַבְּרָקִים, וְעַל הָרְעָמִים, וְעַל הָרוּחוֹת 
וְעַל  הֶהָרִים,  עַל  עוֹלָם.  מָלֵא  וּגְבוּרָתוֹ  שֶׁכֹּחוֹ  בָּרוּךְ  אוֹמֵר,   -
הַגְּבָעוֹת, וְעַל הַיַּמִּים, וְעַל הַנְּהָרוֹת, וְעַל הַמִּדְבָּרוֹת, אוֹמֵר -בָּרוּךְ 
הַגָּדוֹל,  הַיָּם  יְהוּדָה אוֹמֵר, הָרוֹאֶה  רַבִּי  בְרֵאשִׁית.  עוֹשֶׂה מַעֲשֵׂה 
אוֹמֵר -בָּרוּךְ הָעוֹשֶׂה הַיָּם הַגָּדוֹל - בִּזְמַן שֶׁרוֹאֶה אֹתוֹ לִפְרָקִים. 
עַל הַגְּשָׁמִים, וְעַל הַבְּשׂוֹרוֹת טוֹבוֹת, אוֹמֵר - בָּרוּךְ הַטּוֹב וְהַמֵּטִיב. 

וְעַל הַשְּׁמוּעוֹת רָעוֹת, אוֹמֵר -בָּרוּךְ דַּיַּן הָאֱמֶת.

"ברוך  מברך   - עמלק  במלחמת  השלום 
אתה ה' אלוקינו מלך העולם, שעשה נסים 

לאבותינו במקום הזה”.

אומר  זרה,  עבודה  ממנו  שנעקרה  "מקום 
אדם   - מארצנו"  זרה  עבודה  שעקר  ברוך 
זרה  עבודה  ממנו  שנעקרה  מקום  שראה 
בארץ ישראל, מברך "ברוך אתה ה' אלוקינו 

מלך העולם שעקר עבודה זרה מארצנו".

משנה ב:

את  שחוצה  שנראה  כוכב   - הזיקין"  "על 
השמים, או כוכב שנראה שיש לו זנב.

"ועל הזועות" - על רעידת אדמה.

הרוחות,  ועל  הרעמים,  ועל  הברקים,  "ועל 
 - עולם"  מלא  וגבורתו  שכוחו  ברוך  אומר 
מברך  סערה,  ורוחות  רעמים  ברקים,  על 
"ברוך אתה ה' אלוקינו מלך העולם שכוחו 

וגבורתו מלא עולם".

הימים,  ועל  הגבעות,  ועל  ההרים,  "על 
ברוך   - אומר  המדברות,  ועל  הנהרות,  ועל 

עושה מעשה בראשית" - על כל אלו מברך 
"ברוך אתה ה' אלוקינו מלך העולם עושה 

מעשה בראשית".

הגדול  הים  את  הרואה  אומר,  יהודה  “רבי 
בזמן  הגדול,  הים  העושה  ברוך  אומר, 
אומר  יהודה  רבי   - לפרקים"  אותו  שרואה 
את  שמקיף  האוקיינוס  את  שראה  אדם 
העולם, מברך "ברוך אתה ה' אלוקינו מלך 
העולם, שעשה את הים הגדול", ומברך רק 

אם לא ראה את האוקיינוס שלושים יום.

אומר  טובות,  הבשורות  ועל  הגשמים  “על 
רעות  השמועות  ועל  והמטיב.  הטוב  ברוך 
לו  שיש  אדם   - האמת"  דיין  ברוך  אומר, 
מברך  אחר,  אדם  עם  בשותפות  קרקע 
מלך  אלוקינו  ה'  אתה  "ברוך  הגשמים  על 
קרקע  לו  יש  ואם  והמטיב".  הטוב  העולם 
אדמה  לו  אין  ואם  "שהחיינו",  מברך  לבד, 
"מודים  הגשמים  ירידת  על  אומר  בכלל, 
וטיפה  טיפה  כל  על  אלוקינו  ה'  לך  אנחנו 
אומר  טובות  בשורות  על  לנו".  שהורדת 



מסכת� ברכות
ק ט רפ

41עם באור "ברכי נפשי"

משנה ג: 

בָּנָה בַּיִת חָדָשׁ, וְקָנָה כֵלִים חֲדָשִׁים, אוֹמֵר בָּרוּךְ שֶׁהֶחֱיָנוּ. מְבָרֵךְ 
עַל הָרָעָה מֵעֵין הַטּוֹבָה, וְעַל הַטּוֹבָה מֵעֵין הָרָעָה. הַצּוֹעֵק לְשֶׁעָבַר, 
הֲרֵי זוֹ תְּפִלַּת שָׁוְא. כֵּיצַד. הָיְתָה אִשְׁתּוֹ מְעֻבֶּרֶת, וְאָמַר, יְהִי רָצוֹן 
שֶׁתֵּלֵד אִשְׁתִּי זָכָר, הֲרֵי זוֹ תְּפִלַּת שָׁוְא. הָיָה בָּא בַדֶּרֶךְ וְשָׁמַע קוֹל 
זוֹ  הֲרֵי  בֵיתִי,  בְּנֵי  אֵלּוּ  יִהְיוּ  שֶׁלֹּא  רָצוֹן  יְהִי  וְאָמַר,  בָּעִיר,  צְוָחָה 

תְּפִלַּת שָׁוְא.

רעות  שמועות  ועל  והמטיב,  הטוב  ברוך 
אומר ברוך דיין האמת.

משנה ג:

אומר  חדשים,  כלים  וקנה  חדש,  בית  “בנה 
או  חדש  בית  שבנה  אדם   - שהחינו"  ברוך 
ה'  אתה  "ברוך  מברך  חדשים,  כלים  קנה 
וקיימנו  שהחיינו  העולם,  מלך  אלוקינו 

והגיענו לזמן הזה".

אדם   - הטובה"  מעין  הרעה  על  “מברך 
דיין  "ברוך  מברך  רע,  דבר  לו  שקרה 
האמת". ואפילו אם בעתיד יצא ממנה דבר 
ושטף  בארצו  שיטפון  שהיה  וכגון  טוב, 
אפילו  הזאת,  השנה  של  התבואה  כל  את 
שהאדמה תהיה טובה יותר בשנים הבאות, 
רע,  דבר  הוא  השיטפון  עכשיו  מקום  מכל 

ולכן מברך "דיין האמת".

“ועל הטובה מעין הרעה" - אדם שקרה לו 
דבר טוב, מברך "ברוך אתה ה' אלוקינו מלך 
העולם הטוב והמטיב". ואפילו אם בעתיד 
שמצא  וכגון  רע,  דבר  מזה  לצאת  יכול 
מציאה, ולמרות שייתכן שאם ישמע המלך 

למלך,  אותה  מסר  ולא  מציאה  שמצא 
המציאה,  את  ממנו  ויקח  אותו  יכה  המלך 
היא  המציאה  מציאת  עכשיו  מקום  מכל 
דבר טוב, ולכן מברך עליה "הטוב והמטיב".

 - שוא"  תפילת  זו  הרי  לשעבר,  “הצועק 
אדם שמתפלל על דבר שכבר קרה, ורוצה 

לשנות אותו, הרי זה תפילת שוא.

יהי  ואמר:  מעוברת,  אשתו  היתה  “כיצד, 
רצון שתלד אשתי זכר, הרי זו תפילת שוא" 
שוא,  לתפילת  דוגמה  מביאה  המשנה   -
כגון: אדם שאשתו מעוברת ומתפלל עליה 
שתלד זכר, תפילתו לשוא כיון שמין העובר 

כבר נקבע.

בעיר,  צוחה  קול  ושמע  בדרך  בא  “היה 
ואמר: יהי רצון שלא יהיו אלו בני ביתי, הרי 
לתפילת  נוספת  דוגמה   - שוא"  תפילת  זו 
צעקות  ושמע  מהדרך  שבא  אדם  שוא: 
בעיר, ואמר: יהי רצון שהאנשים שצועקים 
כיון  שוא,  תפלת  זוהי  ביתי,  בני  יהיו  לא 
לבטל  אפשר  ואי  נשמעה,  כבר  שהצעקה 

את מה שקרה.



מסכת� ברכות 42
ק ט רפ

עם באור "ברכי נפשי"

משנה ד: 

בִּיצִיאָתוֹ. וְאַחַת  בִּכְנִיסָתוֹ  אַחַת  שְׁתַּיִם,  מִתְפַּלֵּל  לַכְּרַךְ   הַנִּכְנָס 
וְנוֹתֵן  בִּיצִיאָתוֹ,  וּשְׁתַּיִם  בִּכְנִיסָתוֹ  אַרְבַּע, שְׁתַּיִם  אוֹמֵר,  עַזַּאי  בֶּן 

הוֹדָאָה לְשֶׁעָבַר, וְצוֹעֵק לֶעָתִיד לָבֹא.

משנה ה: 

הַטּוֹבָה,  עַל  מְבָרֵךְ  שֶׁהוּא  כְּשֵׁם  הָרָעָה  עַל  לְבָרֵךְ  אָדָם  חַיָּב 
וּבְכָל  לְבָבְךָ  בְּכָל  אֱלֹהֶיךָ  יְיָ  אֶת  "וְאָהַבְתָּ  ה(  ו,  )דברים  שֶׁנֶּאֱמַר 
נַפְשֶׁךָ וּבְכָל מְאֹדֶךָ", בְּכָל לְבָבְךָ, בִּשְׁנֵי יְצָרֶיךָ, בְּיֵצֶר טוֹב וּבְיֵצֶר 
רָע. וּבְכָל נַפְשֶׁךָ, אֲפִלּוּ הוּא נוֹטֵל אֶת נַפְשְׁךָ. וּבְכָל מְאֹדֶךָ, בְּכָל 

משנה ד:

“הנכנס לכרך מתפלל שתים, אחת בכניסתו 
ואחת ביציאתו" - אדם שנכנס לעיר גדולה 
עלילות,  ומחפשים  רעים  אנשים  בה  שיש 
"יהי  אומר  כשנכנס  תפילות:  שתי  מתפלל 
רצון שתכניסני לכרך זה לשלום", וכשהוא 
מכרך  שתוציאני  רצון  "יהי  אומר  יוצא 

זה לשלום".

בכניסתו  שתים  ארבע,  אומר  עזאי  “בן 
לשעבר,  הודאה  ונותן  ביציאתו,  ושתים 
וצועק לעתיד לבא" - בן עזאי אומר מברך 
ושתים  בכניסתו,  שתים  ברכות,  ארבע 

ביציאתו, כיצד: 

לפני שנכנס לעיר אומר, "יהי רצון מלפניך 
שנכנס  אחר  לשלום".  זה  לכרך  שתכניסני 
לכרך  שהכנסתני  לפניך  אני  "מודה  אומר, 

זה לשלום".

רצון  "יהי  אומר,  מהעיר  שיוצא  לפני 
מלפניך שתוציאני מכרך זה לשלום". אחר 

שיצא אומר, "מודה אני לפניך שהוצאתני 
מכרך זה לשלום". מודה על העבר ומתפלל 

על העתיד.

משנה ה:

שהוא  כשם  הרעה  על  לברך  אדם  "חייב 
מברך על הטובה" - כאשר אדם מברך "דיין 
בשמחה  לברך  צריך  רע,  דבר  על  האמת" 

כמו שהוא מברך "הטוב והמטיב". 

"שנאמר "ואהבת את ה' אלוקיך בכל לבבך 
בכל  ה(  ו,  )דברים  מאודך"  ובכל  נפשך  ובכל 
רע"  וביצר  טוב  ביצר  יצריך  בשני   - לבבך 
הרע  וביצר  מצוות,  לעשות  הטוב  ביצר   -

להימנע מעבירות. 

"ובכל נפשך, אפילו הוא נוטל את נפשך" - 
צריך למסור את הנפש על קידוש ה'. 

"ובכל מאודך, בכל ממונך" - חייב אדם לתת 
את כל ממונו, ולא לעבור אפילו על איסור 

קטן מדרבנן. 



מסכת� ברכות
ק ט רפ

43עם באור "ברכי נפשי"

מָמוֹנְךָ. דָּבָר אַחֵר: בְּכָל מְאֹדֶךָ, בְּכָל מִדָּה וּמִדָּה שֶׁהוּא מוֹדֵד לְךָ 
כְּנֶגֶד שַׁעַר  רֹאשׁוֹ  אֶת  אָדָם  יָקֵל  לֹא  מְאֹד.  בִּמְאֹד  לוֹ  מוֹדֶה  הֱוֵי 
לְהַר  יִכָּנֵס  לֹא  הַקֳּדָשִׁים.  קָדְשֵׁי  בֵּית  כְּנֶגֶד  מְכֻוָּן  הַמִּזְרָח, שֶׁהוּא 
הַבַּיִת בְּמַקְּלוֹ, וּבְמִנְעָלוֹ, וּבְפֻנְדָּתוֹ, וּבְאָבָק שֶׁעַל רַגְלָיו, וְלֹא יַעֲשֶׂנּוּ 
קַפֶּנְדַּרְיָא, וּרְקִיקָה מִקַּל וָחֹמֶר. כָּל חוֹתְמֵי בְּרָכוֹת שֶׁהָיוּ בַּמִּקְדָּשׁ, 
הָיוּ אוֹמְרִים מִן הָעוֹלָם. מִשֶּׁקִּלְקְלוּ הַמִּינִין, וְאָמְרוּ, אֵין עוֹלָם אֶלָּא 
וְהִתְקִינוּ,  הָעוֹלָם.  וְעַד  הָעוֹלָם  מִן  אוֹמְרִים,  הִתְקִינוּ שֶׁיְּהוּ  אֶחָד, 

ומידה  - בכל מידה  "דבר אחר, בכל מאודך 
מאד"  במאד  לו  מודה  הוי  לך  מודד  שהוא 
מה  כל  על  לה'  להודות  צריך  האדם   -
מברך  טוב  דבר  הוא  אם  איתו,  שעושה 
מברך  רע,  דבר  הוא  אם  והמטיב",  "הטוב 

"דיין האמת".

שער  כנגד  ראשו  את  אדם  יקל  “לא 
קודשי  בית  כנגד  מכוון  שהוא  המזרח, 
ראש  בקלות  להתנהג  אסור   - הקדשים" 
כיון  המקדש,  בית  של  המזרח  שער  מול 
קודשי  מול  אל  מכוון  הוא  המזרח  ששער 
הקודשים. )שער המזרח הוא מול שער עזרת נשים, 
שער  ישראל,  עזרת  שער  מול  הוא  נשים  עזרת  שער 

עזרת ישראל הוא מול פתח האולם, האולם הוא מול 

ההיכל, וההיכל הוא מול בית קודשי הקודשים(.

במנעלו,  במקלו,  הבית  להר  יכנס  “לא 
ובפונדתו ובאבק שעל רגליו" - אסור לאדם 
להיכנס להר הבית עם מקל הליכה, או עם 
אותו  קושרים  שהיו  ארנק  עם  או  נעליים, 
על  שלובש  בגד   - אחר  )פירוש  המותנים  על 
אבק  עם  או  גופיה(,  כגון  הזיעה  את  לספוג  בשרו 

על הרגלים.

“ולא יעשנו קפנדריא, ורקיקה מקל וחומר" 

לעשות  כדי  הבית  הר  דרך  לעבור  אסור   -
לרוק בהר הבית  כן אסור  כמו  דרך.  קיצור 
בהר  נעלים  לנעול  אם  שהרי  וחומר,  מקל 
לרוק  שאסור  וחומר  קל  אסור,  הבית 

בהר הבית.

"כל חותמי ברכות שהיו במקדש היו אומרים 
מן העולם" - בבית ראשון היו מברכים כך: 
חונן  העולם  מן  ישראל  אלוקי  ה'  "ברוך 
הדעת", וכן בכל שאר הברכות. והשומעים 
לעולם  מלכותו  כבוד  שם  "ברוך  עונים  היו 

ועד", ולא היו עונים אמן בבית המקדש.

אלא  עולם  אין  ואמרו  המינין,  “משקלקלו 
אחד, התקינו שיהיו אומרים מן העולם ועד 
העולם" - בתקופתו של עזרא הסופר הייתה 
האמינו  לא  המינים  מינים,  שנקראו  כת 
וכדי  הבא.  בעולם  ולא  המתים  בתחיית 
לשלול את דברי המינים התקין עזרא ובית 
ועד  העולם  "מן  המקדש  בבית  לומר  דינו 
העולם", וכך היו מברכים: "ברוך ה' אלוקי 
ישראל מן העולם ועד העולם חונן הדעת", 
וכן בשאר הברכות, וזה בכדי להורות שיש 

שני עולמות, העולם הזה והעולם הבא.

“והתקינו, שיהא אדם שואל את שלום חברו 



מסכת� ברכות 44
ק ט רפ

עם באור "ברכי נפשי"

שֶׁיְּהֵא אָדָם שׁוֹאֵל אֶת שְׁלוֹם חֲבֵרוֹ בַּשֵּׁם, שֶׁנֶּאֱמַר )רות ב, ד( "וְהִנֵּה 
בֹּעַז בָּא מִבֵּית לֶחֶם, וַיֹּאמֶר לַקּוֹצְרִים יְיָ עִמָּכֶם, וַיֹּאמְרוּ לוֹ, יְבָרֶכְךָ 
יְיָ". וְאוֹמֵר )שופטים ו, יב( "יְיָ עִמְּךָ גִּבּוֹר הֶחָיִל". וְאוֹמֵר )משלי כג, כב( 
"אַל תָּבֹז כִּי זָקְנָה אִמֶּךָ". וְאוֹמֵר )תהלים קיט, קכו( "עֵת לַעֲשׂוֹת לַיְיָ 

הֵפֵרוּ תוֹרָתֶךָ". רַבִּי נָתָן אוֹמֵר, הֵפֵרוּ תוֹרָתֶךָ עֵת לַעֲשׂוֹת לַיְיָ.

********

לחם  מבית  בא  בועז  "והנה  שנאמר:  בשם, 
ויאמר לקוצרים ה' עמכם, ויאמרו לו יברכך 
עזרא  תקנו  נוספת  תקנה   - ד(  ב,  )רות  ה'" 
יברך  חבירו  את  שמברך  אדם  דינו:  ובית 
וכמו שאמר בועז לקוצרים  ה',  אותו בשם 

ה' עימכם, והם ענו לו יברכך ה'.

 - יב(  ו,  )שופטים  גבור החיל"  ה' עמך  "ואומר 
אם תאמר שבועז ברך את הקוצרים בשם 
יש  ממנו,  ללמוד  ואין  עצמו  דעת  על  ה' 
"ה'  לגדעון  שאמר  מהמלאך  נוספת  ראיה 

עמך גבור החיל" )שם(. 

“ואומר אל תבוז כי זקנה אמך" )משלי כג, כב( 
ואומר "עת לעשות לה' הפרו תורתך" )תהלים 
שאל  לא  שהמלאך  תאמר  אם   - קכו(  קיט, 

בשלום גדעון, אלא רק אמר לו שהשכינה 
בשם  שמברכים  מזה  ללמוד  ואין  עמו, 

שם(,  )משלי,  אמך"  זקנה  כי  תבוז  "אל   - ה' 
כלומר, אל תבוז לבועז לומר שמדעתו ברך 
מזקני  תלמד  אלא  ה',  בשם  הקוצרים  את 
אומתך שיש לו על מי לסמוך, שנאמר "עת 

לעשות לה' הפרו תורתך" )תהלים, שם(.

לעשות  עת  תורתך  הפרו  אומר,  נתן  “רבי 
לה'" – ר' נתן אומר, יש פעמים שמבטלים 
המתכון  ואף  לה'.  לעשות  כדי  תורה  דברי 
זהו רצונו של מקום,  לשאול בשלום חברו 
לד,  )תהילים  ורודפהו"  שלום  "בקש  שנאמר 
דבר  ולעשות  תורה  להפר  מותר  ולכך  טו(, 

הנראה אסור.

הדרן עלך ביאור המשניות על מסכת ברכות.

תם ונשלם שבח לבורא עולם החי 
וקיים לעולם.


